
French

Après les paroles d’Allah, il n’existe pas de paroles exprimant 
de concepts plus éminents que les paroles de Son Messager, et 
il n’existe pas de paroles plus dignes d’être suivie que les 
siennes.
Voici ce livre (Des hadiths généraux: Compréhension et suivi).
C’est un livre qui traite de 150 hadiths touchant à tous les 
thèmes de la religion et classés d’une manière savante comme 
on peut s’en assurer à la lecture du sommaire. Ces hadiths sont 
suivis d’une explication succincte.
Le projet «Compréhension et suivi» fait partie d’un projet aux 
multiples parties intitulé «Les hadiths généraux» et chacun de 
ces hadiths est suivi de divers ajouts: explication fournie, 
programme éducatif, extraits vidéo, enregistrements audio, 
cartes, traductions plurielles, etc.
Ce grand projet lui-même est inclus dans l’une des initiatives 
majeures du centre Ossoul intitulée «Sur les traces du 
Messager…» dont la finalité est de faire connaître et de rendre 
accessible la Sounna du Prophète et les concepts qu’elle 
véhicule dans les différentes langues mondiales.
Il existe encore d’autres articles et productions dont il est 
possible de prendre connaissance sur la plateforme des 
hadiths généraux.

 Des hadiths généraux relatifs
aux thèmes de la religion

 Compréhension
et suivi

Première partie

French

 Première
partie



© Islamic Guidance & community Awareness Association in Rabwah , 2025

Osoul , Center 
Compréhension et suivi Des hadiths généraux relatifs 

aux thèmes de la religion (Première partie). / Center 
Osoul -  1. .-  Riyadh , 2025 

456p ; ..cm 

L.D. no. 1446/10739
ISBN: 978-603-8438-89-3



Première partie

Compréhension et 
suivi

Des hadiths généraux relatifs 
aux thèmes de la religion





Au Nom d'Allah le Tout Miséricordieux le Très 
Miséricordieux





5

Section des thèmes des fondements de la foi :

Section des thèmes des fondements de la foi 

Les fondements de la religion

1. Les bases de la religion 17

2. L’attestation qu’il n’existe pas de divinité excepté Allah 25

3. L’attestation que Mouhammad – qu’Allah le couvre d’éloges et le protège – est le 
Messager d’Allah 31

4. Les degrés dans la religion 35

5. La religion est le bon conseil 47

6. La saveur de la foi 55

7. La perfection de la Législation  61

8. Les subdivisions de la foi   65

La foi en Allah

9. Parmi les manifestations de monothéisme de la seigneurie envers Allah – exalté soit-Il 73

10. Parmi les manifestations de monothéisme de la divinité envers Allah – exalté soit-Il 79

11. Parmi les Noms d’Allah – exalté soit-Il 87

12. Parmi les attributs d’Allah – exalté soit-Il 93

La foi aux anges 

13. La création des anges 99

La foi aux livres 

14. Le début de la révélation 103

Sommaire des thèmes



6

La foi aux messagers 

15. L’Islam est la religion des prophètes 113

16. Connaître le Messager – qu’Allah le couvre d’éloges et le protège 117

17. S’efforcer de suivre le Messager – qu’Allah le couvre d’éloges et le protège  123

18. L’abrogation des messages précédents par l’envoi du Messager – qu’Allah le couvre 
d’éloges et le protège 129

19. Aimer le Messager – qu’Allah le couvre d’éloges et le protège – et ce que cela impli-
que 133

20. Le rang des Compagnons – qu’Allah a agréés  139

21. Le mérite des premières générations des pieux prédécesseurs 145

La foi au Jour Dernier 

22. La mort et la tombe 153

23. Quelques signes mineurs de l’Heure  159

24. Quelques signes majeurs de l’Heure  165

25. L’Antéchrist  171

26. La fin des œuvres dans le bas monde  177

27. La Ressuscitation et la Reddition des Comptes  181

28. Le Feu 185

29. Le Paradis  189

La foi au destin 

30. La miséricorde et la justice dans le destin d’Allah 193

31. Quelques types de prédestinations  197

32. Quelques effets de la foi au destin  205

33. Concilier l’œuvre et la foi au destin  215



7

34. Le présage et l’augure  221

35. Être satisfait du destin  227

Tout ce qui concerne la foi à l’Inconnaissable 

36. Seul Allah connaît l’Inconnaissable  233

37. L’illicéité de la sorcellerie et le fait de prétendre connaître l’Inconnaissable  241

Quelques implications de la foi et des œuvres du cœur 

38. L’importance des œuvres du cœur  245

39. L’adoration d’Allah en ce qui concerne l’amour, la détestation, l’alliance et le 
désaveu 251

40. S’abstenir de ressembler aux désobéissants  257

S’abstenir des annulatifs et des diminutifs de l’Islam

41. Eviter l’apostasie, la mécréance et l’associationnisme majeur   253

42. Eviter l’associationnisme mineur 267

42. Eviter l’hypocrisie   273

44. Eviter l’innovation  279

45. Eviter le fanatisme  285

Section des thèmes des adorations 

Tout ce qui concerne les adorations 

46. Tout ce qui concerne les adorations  293

Thème de la pureté 

47. Quelques qualités relatives à la saine nature et quelques règles de bienséance 
relatives aux latrines  301

48. La pureté de l’eau  309



8

49. Les ablutions  313

50. La lustration pulvérale  321

Thème de la prière 

51. L’importance de la prière  325

52. Tout ce qui concerne les jugements relatifs à la prière  331

53. Quelques éléments relatifs à la manière de prier  337

54. La sourate Al-Fatiha lors de la prière 343

Annexe des prières 

55. Le vendredi  349

56. Les deux fêtes  353

57. La prière en groupe  359

58. Les mosquées  365

Thème de l’aumône légale 

59. Le mérite de l’aumône légale  371

60. Faire l’aumône de ce qui est bon  377

61. L’aumône de la fin du jeûne  383

Thème du jeûne 

62. L’importance du jeûne  389

63. Le mérite de Ramadan et de ce qu’il y a dans ce mois   395

64. Préserver son jeûne  401

Thème du Hajj 

65. L’importance du Hajj  405

66. Le jugement relatif au Hajj  409



9

67. Tout ce qui concerne les jugements relatifs au Hajj  417

Section des thèmes des transactions 

68. Les bienfaits essntiels  421

69. Concilier la foi et la recherche de la subsistance  425

Les contrats

70. La vente des choses illicites  431

71. La défense de la tromperie   437

72. La défense de l’usure  443

73. La défense de l’aléa   449

Les jugements relatifs à la famille

74. Le mérite du mariage et de l’empressement de se marier  455

75. Le choix des époux  459

76. Quelques jugements relatifs à l’allaitement  463

77. La répudiation est détestable  467

78. Quelques jugements relatifs à la répudiation et au délai de viduité  473

79. Quelques jugements relatifs au deuil  477

80. Les impératifs  483

Quelques jugements relatifs aux nourritures et aux boissons 

81. Les boissons enivrantes  489

82. La modération dans la nourriture  495

Les droits 

83. L’inviolabilité des personnes, des biens et des honneurs  499

84. Eviter de faire du mal   507



10

85. Le droit des parents et des proches  511

86. Le droit du voisin  517

87. Aimer les musulmans  521

88. La compassion entre les musulmans  525

89. La miséricorde envers toutes les créatures, êtres humains, animaux et autres  529

90. Le droit de faire un testament  533

Quelques jugements relatifs aux responsabilités 

91. Il est détestable de chercher à occuper une responsabilité  539

92. Le droit des détenteurs de l’autorité  545

93. Les peines et les châtiments discrétionnaires  549

Quelques vertus et quelques vices 

94. La patience et la reconnaissance 555

95. La véracité  561

96. La pudeur  567

97. Les paroles et le traitement agréable  573

98. La bienfaisance en toute chose   579

99. La réprobation de l’orgueil et de l’arrogance  585

100. La réprobation de la colère  593

Section des thèmes des commandements, des interdits et 

La lutte continue et la droiture 

101. La lutte continue  601

102. S’efforcer d’être droit  607

103. Rendre des comptes à soi-même  613



11

104. La dévotion  619

105. Le renoncement  625

Thème de la science

106. L’importance d’être instruit en religion  631

107. Le mérite de la science et des savants  637

108. Les types de gens au regard de la Révélation  643

109. La transmission de la religion  649

110. La préservation et la transmission des hadiths  655

111. L’importance de l’ijtihad   661

112. Se conformer à la Sounna et éviter les innovations  665

Thème de l’intention

113. Les œuvres valent par les intentions  671

L’évocation d’Allah – exalté soit-Il 

114. Le mérite de l’évocation 677

115. Evoquer Allah suivant  683

116. La formule maîtresse servant à solliciter le pardon d’Allah  687

Les mérites du Noble Coran, des sourates et des versets 

117. Le mérite du Noble Coran, de son apprentissage et de son enseignement  693

118. Le mérite de la sourate Al-Fatiha  697

119. Le mérite de Ayat al-Koursi (Verset du Repose-pied)  703

120. Le mérite de la sourate Al-Ikhlas 707

121. Le mérite des Al-Mou’awwadhatane (les sourates Al-Falaq et An-Nas) 711

122. Le mérite des adeptes du Coran 715



12

Quelques obligations et recommandations essentielles

 123. L’importance de la responsabilité  719

 124. Quelques œuvres faisant partie des meilleures  727

125. Quelques œuvres faisant partie des meilleures partie 1 733

126. Quelques œuvres faisant partie des meilleures partie 2 743

127.  Quelques œuvres faisant partie des meilleures partie 3 749

128.  Les immenses possibilités de faire le bien 757

129.  Quelques jours faisant partie des meilleurs 763

130. Commencer par la droite 767

131. La consultation d’Allah (istikhara) 771

Les bonnes et les mauvaises actions 

132. La bonté et le péché  777

133. Le décompte des bonnes et des mauvaises actions  781

Quelques actes illicites et détestables majeurs 

134. Les sept péchés capitaux  787

135. Certains actes détestables  797

136. Les idées coupables non traduites par les actes sont pardonnées 803

Pour la cause d’Allah 

137. L’appel à faire le bien 807

138. Le mérite de rendre des comptes à soi-même  811

139. L’obligation de réprouver ce qui est blâmable 815

140. La victoire des adeptes du bien 821



13

La vision

141. Tout ce qui concerne les règles de bienséance qui concernent la vision 825

Les troubles

142. Les troubles sont nombreux  829

143. L’adoration lors des troubles  835

144. La patience lors des troubles  839

Le repentir et le bon soupçon à l’égard d’Allah – exalté soit-Il 

145. Le mérite du repentir   843

146. Quelques conditions du repentir 849

147. Quelques expiations des péchés 853

148. Le repentir préserve les bonnes actions qui ont précédé le péché 859

149. L’étendue de la miséricorde d’Allah – exalté soit-Il 863

150. L’immense mérite d’avoir de l’espoir en Allah – exalté soit-Il 867





15

Après les paroles d’Allah, il n’existe pas de paroles exprimant de concepts plus 
éminents que les paroles de Son Messager, et il n’existe pas de paroles plus dignes 
d’être suivie que les siennes.
Voici ce livre (Des hadiths généraux : Compréhension et suivi).
C’est un livre qui couvre 150 hadiths de tous les aspects de la religion, divisés de 
manière scientifique comme indiqué dans l’index, avec une brève explication pour 
chacun.
C’est un livre qui traite de 150 hadiths touchant à tous les thèmes de la religion et 
classés d’une manière savante comme on peut s’en assurer à la lecture du sommaire. 
Ces hadiths sont suivis d’une explication succincte.
Chaque hadith commence par un titre, puis ses termes sont énoncés, des versets en 
rapport avec le hadith sont donnés, et le narrateur est ensuite présenté.
Par la suite, la première partie de l’explication intitulée «Compréhension» clarifie 
succinctement des concepts contenus dans le hadith, chaque paragraphe portant 
le même numéro que la partie du hadith correspondante. De même, l’explication des 
mots apparaissant en rouge dans le hadith est elle aussi en rouge.
Elle est suivie par une deuxième partie intitulée «Suivi» qui donne des applications 
pratiques dans la vie de l’être humain des concepts exprimés dans le hadith avec une 
numérotation ordonnée différente de celle des parties du hadith.
Le projet «Compréhension et suivi» fait partie d’un projet aux multiples parties intitulé 
«Les hadiths généraux» et chacun de ces hadiths est suivi de divers ajouts: explication 
fournie, programme éducatif, extraits vidéo, enregistrements audio, cartes, traductions 
plurielles, etc.
Ce grand projet lui-même est inclus dans l’une des initiatives majeures du centre 
Ossoul intitulée «Sur les traces du Messager…» dont la finalité est de faire connaître et 
de rendre accessible la Sounna du Prophète et les concepts qu’elle véhicule dans les 
différentes langues mondiales.
Il existe encore d’autres articles et productions dont il est possible de prendre 
connaissance sur la plateforme des hadiths généraux.
Et louange à Allah le Maître de.

sunnahsteps.com

Introduction





17

Hadith

Le Narrateur

Ibn ‘Abbâs, dont Allah est satisfait, rapporte que le 
Messager d’Allah m dit à Mo’ adh ibn Jabal lorsqu’il 
l’envoya au Yémen:

1 	 “Tu vas te rendre auprès de Gens du Livre.

2 	 Quand tu seras parmi eux, appelle-les à attester 
qu’il n’y a aucune divinité digne d’adoration qu’Al-
lah, et que Mohammad m est le Messager d’Allah.

3 	 S’ils obéissent en cela, informe-les qu’Allah leur a 
prescrit cinq prières à accomplir par jour et par 
nuit.

4 	 S’ils t’obéissent en cela, informe-les qu’Allah leur a 
prescrit une aumône qui sera perçue sur les riches 
parmi eux pour être redistribuée aux pauvres par-
mi eux.

5 	 S'ils t’obéissent en cela, garde-toi de toucher à 
leurs biens les plus précieux

6 	 et redoute l’invocation de l’opprimé, car rien ne 
s’interpose entre elle et Allah.” (Référencé par 
Al-Boukhari et Moslim)(1)

1	 Al-Boukhari (1496) et Moslim (19).

	 ZEt Nous n'avons envoyé avant toi aucun 
Messager à qui Nous n’ ayons révélé: “Point de 
divinité en dehors de Moi. Adorez-Moi donc”[ 
[Sourate Al-Anbiyâ`: 25].

	 ZAccomplis la prière au déclin du soleil jusqu’ à 
l'obscurité de la nuit, et [fais] aussi la Lecture à 
l’aube, car la Lecture à l’aube a des témoins.[ 
[Sourate Al-Isrâ`: 78].

	 ZPrélève de leurs biens une aumône par 
laquelle tu les purifies et les bénis, et prie pour 
eux. Ta prière est une quiétude pour eux. Et 
Allah est Audient et Omniscient. Ne savent-ils 
pas que c’est Allah qui accueille le repentir 
de Ses serviteurs, et qui reçoit les aumônes, 
et qu’Allah est L’Accueillant au repentir et le 
Miséricordieux[ [Sourate At-Tawba: 103-104].

	 ZLes aumônes ne sont destinées que pour les 
pauvres, les indigents, ceux qui y travaillent, 
ceux dont les cœurs sont à gagner (à l’Islam), 
l’affranchissement des jougs, ceux qui sont 
lourdement endettés, dans le sentier d’Allah, et 
pour le voyageur (en détresse). C’est un décret 
d’Allah! Et Allah est Omniscient et Sage.[ [Sou-
rate At-Tawba: 60].

	 ZN’est-ce pas Lui qui répond à l’angoissé 
quand il L’invoque, et qui enlève le mal, et qui 
vous fait succéder sur la terre, génération 
après génération - Y a-t-il donc une divinité 
avec Allah? C’est rare que vous vous rappe-
liez![ [Sourate An-Naml: 62].

Il s’agit d'Abou al-‘Abbâs ‘Abd Allah ibn ‘Abbâs 
ibn ‘Abd al -Mouttalib Al-Qourachi Al-Hâchimî 
Al-Madanî, né dans le quartier des Banou Hâchim 
trois années avant l’Hégire. Il est le savant de la 
communauté, le traducteur du Coran et le cousin 
du Messager d’Allah m. On le surnommait Al-Bahr 
(la mer) en raison de l’étendue de la science qu’il 
a acquise suite à l’invocation du Prophète m: “Ô 
Allah, instruis-le en religion”(1). Il fait partie des 
Compagnons qui ont rapporté de nombreux ha-
diths, puisqu’il embrassa l’Islam jeune et il n’a ces-
sé d’accompagner le Prophète m après la prise 
de La Mecque. Il devint aveugle à la fin de sa vie 
avant de mourir à Taëf en l’an 68 de l’Hégire(2) 81.

1	 Al-Boukhari (143), dont ce sont les 
termes du hadith, et Moslim (2477).

2	 Voir sa fiche biographique dans Ma’ri-
fat as-Sahâbah d’Abou Nou’aym 
(3/1699), Al-Isti'ab Fî Ma'rifat al-Ashab 
d’Ibn ‘Abd al-Barr (3/933) et Ousd al-
Ghâbah d’Ibn Al-Athir (3/291).

Le Prophète m envoya Mo’ adh au Yémen et 
l’informa de ce à quoi il devait appeler les gens. 
La première chose à laquelle il devait les appeler 
est le monothéisme. S’ils lui obéissaient et qu’ils 
embrassaient l’Islam, il devait les appeler à accom-
plir l’obligation de la prière, puis l’obligation de 
l’aumône légale.
Ensuite, il recommanda à Mo’adh de s’abstenir de 
toucher à leurs biens les plus précieux en préle-
vant l’ aumône légale, mais de la prélever de leurs 
biens ordinaires, que ce ne soient ni les meilleurs 
de leurs biens ni les moins bons. Enfin, il le mit en 
garde contre l’injustice, car l’invocation de l’oppri-
mé ne reste jamais inexaucée.

1 Les bases de la 
religion 

Résumé

Les Versets



18

Compréhension (fiqh)
Le Prophète m envoya Mo’adh au Yémen en tant que prédicateur et dirigeant vers l’an 
9 de l’Hégire:

1 	 Il l’informa qu’il trouvera des juifs et des chrétiens qui avaient comme livres la Torah et 
l’Évangile afin qu’il se prépare à leur faire face, car c’était des gens qui possédaient dans 
l’ensemble une certaine science(1).

2 	 Ensuite, il lui recommanda de commencer à les appeler à attester de l’unicité d’Allah et 
du Message de Mohammad m. Ce sont certes les fondements de la religion sans lesquels 
aucune de ses subdivisions n’est valide. Il leur est donc demandé de réunir ces deux 
attestations(2). Les juifs et les chrétiens n’assurèrent pas leur salut en refusant d’attester 
l’unicité d’Allah contenu dans le Message qui leur avait été révélé, puisqu’ils associèrent 
‘Ouzayr et ‘Îssâ (Jésus) à Allah et traitèrent de mensonge la prédication du Messager m(3).

3 	 Il lui recommanda ensuite, s’ils obéissent à ce qu’il leur ordonne, et donc prononcent les 
deux attestations de foi et reconnaissent ainsi l’unicité d’Allah et le Message du Prophète 
m, de les informer qu’Allah leur a imposé cinq prières de jour comme de nuit et qu’il leur 
apprenne à accomplir ces prières.

Les paroles du Prophète m “S’ils t’obéissent en cela” indiquent la soumission et l’action 
et non le simple fait de reconnaître l’obligation. Il est donc nécessaire qu’ils reconnaissent 
que la prière est obligatoire et qu’ils l’accomplissent à son heure(4).

4 	 Puis, après avoir reconnu l’obligation de la prière et l’avoir accompli, il lui recommanda de 
les appeler à s’acquitter de l’aumône légale (Zakat). Il lui ordonna donc de les informer 
qu’Allah a imposé à leurs riches une aumône légale qui représente une petite part 
déterminée prélevée sur leurs richesses afin qu’elle soit redistribuée à leurs pauvres.

1	 Voir Fath al-Bârî Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar (3/358).

2	 Voir Kachf al-Lithâm Charh ‘Umdat al-Ahkâm d’As-Safârînî (3/400). 

3	 84 Voir Ikmâl al-Mou’lim bi-Fawâ`id Moslim d’Al-Qâdî ‘Iyâd (1/239).

4	 Voir Al-‘Ouddah Fî Charh al-‘Oumda d’Ibn al-‘Attâr (2/798).



19

5 	 Puis le Prophète m ordonna à Mo’adh, s’ils l’acceptent, de le laisser prélever l’aumône 
légale de leurs richesses, mais qu’il s’abstienne d’en prélever les biens qui sont les plus 
précieux aux yeux de leurs propriétaires, ceux qu’ils aiment et auxquels ils sont attachés, 
comme une brebis que son propriétaire aime et dont il prend soin, car elle lui donne 
beaucoup de lait ou pour une autre raison. Il n’est pas permis, eu égard à leurs propriétaires, 
de prélever ce type de bien pour que ceux-ci s’acquittent de l’aumône légale dont ils sont 
redevables. En effet, Allah n’a pas institué la solidarité avec les pauvres au détriment des 
riches. Maintenant, il est permis de le prendre, si le propriétaire du bien précieux décide 
de donner de son plein gré son bien en aumône.

Par ailleurs, ‘Omar ibn al-Khattab dit à un homme qu’il envoya collecter l’aumône légale: “Ne 
prends pas la bête qu’on engraisse, l’animal de compagnie - qui est élevé à la maison et 
qu’on ne laisse pas brouter dehors en raison de sa valeur pour son propriétaire -, la bête qui 
est sur le point de mettre bas, ni le bélier reproducteur”(1).

6 	 Puis, le Prophète m averti Mo’adh contre les conséquences de l’injustice en prélevant 
l’aumône légale ou dans tout ce qui touche à l’exercice de l’autorité et de la gouvernance. 
Il signifiait en disant: “redouter l’invocation de l’opprimé”, d’éviter ce qui la cause, car 
l’injustice est la cause de l’invocation prononcée contre l’injuste.

Précisons que l’invocation de l’opprimé est entendue et exaucée, que les portes des sept 
cieux lui sont ouvertes et que rien ne s’interpose entre elle et son exaucement(2). Il est dit 
en effet dans un hadith: “Les invocations de trois personnes ne restent pas inexaucées: le 
jeûneur jusqu’à ce qu’il rompe le jeûne, le dirigeant équitable et l’invocation de l’opprimé, 
celle-ci est élevée par Allah au- dessus des nuages et Il lui ouvre les portes du ciel. Le 
Seigneur dit alors: Par Ma puissance, Je te ferai triompher même si ce n’est pas tout de 
suite”(3).

1	 Malik (2/372) et At-Tabarânî dans Al-Mou’jam al-Kabîr (6395). Ce récit a été déclaré authentique par An-Nawawî dans 
Al-Majmoû’ (5/427) et sa chaîne de narration a été déclarée bonne par Ibn Kathîr dans Irchâd al-Faqîh (1/248).

2	 Voir Fath al-Moun’im Charh Moslim de Moussâ Châhîn Lâchîn (1/70).

3	 At-Tirmidhî (3598) et Ibn Mâjah (1752) d’après Abou Hourayra. Ce hadith a été déclaré authentique par Ibn al-Mou-
laqqine dans Al-Badr al-Munîr (5/152).



20

Suivi

1 	 Le Prophète envoya Mo’adh ibn Jabal au Yémen alors qu’il était âgé d’une vingtaine 

d’années. Il assuma cette responsabilité et supporta d’être loin de son pays et de ses 

proches pour la cause d’Allah et pour obéir à Son Messager. Et nous que supportons-nous 

donc pour la cause d’Allah et pour obéir à Son Messager?

2 	 Le Messager d’Allah m confiait de grandes responsabilités à ses Compagnons de première 

jeunesse et ceux-ci ne se dérobaient pas. Il incombe donc au père, à l’enseignant et 

l’éducateur d’habituer ceux dont ils ont la charge à assumer des responsabilités et à ne 

pas les sous-estimer. Pour leur part, les jeunes en question doivent être à la hauteur de la 

responsabilité.

3 	 Accepte tout hadith authentique du Messager d’Allah 

m même s’il n’est rapporté que par une seule personne. 

En effet, le Prophète m envoya Mo’adh transmettre 

des choses d’une extrême importance touchant aux 

croyances et à la jurisprudence en lui donnant une 

autorité sur les biens des gens. Tout ceci démontre 

que le récit apporté par un seul narrateur doit être pris 

en considération.

4 	 Identifie la nature de ceux que tu rencontres, car le 

Prophète m informa Mo’adh qu’il allait se rendre 

chez des Gens du Livre afin qu’il tienne compte de 

certains éléments lorsqu’il les appelle à l’Islam(1)89, 

comme les preuves à leur apporter, le style employé 

et d’autres choses encore parce qu’il se peut que ce 

soient des gens qui détiennent une science et sont 

habitués à argumenter. Veille donc à rassembler des 

renseignements appropriés avant de t’engager dans 

un projet.

1	 Voir Fath al-Bârî Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar (3/358).



21

5 	 Le Prophète m prenait soin de faire des recommandations à ceux qu'il chargeait d’une 

mission et à les exhorter. Ainsi, il n’envoya pas Mo’adh avant de lui avoir exposé la 

situation et de lui avoir tracé un programme. Il lui ordonna d’être équitable, le mit en 

garde contre l’injustice, malgré la maturité religieuse et savante de Mo’adh. Ne néglige 

donc pas de faire des recommandations à ceux qui t'accompagnent, et ceux à qui des 

recommandations sont faites ne doivent pas les rejeter par orgueil.



22

Suivi

6 	 Le Prophète m accordait de l’importance aux priorités et les classait par ordre 
d’importance. Ainsi, il n’ordonna pas à Mo’adh de commencer par combattre 
certains péchés que tous les gens commettent dans leur comportement et qu’il 
est important d’éradiquer. Il commença plutôt par le fondement de la religion et 
la clé de la foi, à savoir les deux attestations de foi, puis la prière, puis l’aumône 
légale. Nous devons faire de même dans notre éducation, notre prédication 
et notre enseignement et même dans l’ensemble de nos projets: Nous devons 
procéder par ordre d’importance. ‘A’icha - qu’Allah a agréée - a dit: “Ce qui a été 
révélé au début fut une des sourates d’Al-Moufassal qui mentionne le Paradis et 
l’Enfer. Puis, lorsque les gens entrèrent dans l’Islam, ce furent les versets détaillant 
le licite et l’illicite qui furent révélés. Si la première chose à être révélée avait été: 
ne buvez pas de vin, ils auraient répondu: Nous ne délaisserons jamais le vin. Et si 
la première chose à être révélée avait été: ne forniquez pas, ils auraient répondu: 
Nous ne délaisserons jamais la fornication”(1).

7 	 La foi, la prière et l’aumône légale sont les éminents fondements de la foi, ceux-
ci sont d’ailleurs souvent mentionnés ensemble dans le Coran et la Sounna. Ces 
adorations comportent une rétribution et des effets spirituels que seul Allah 
connaît. Ainsi, même si toi-même et ceux qui sont avec toi, vous en acquittez, 
veillez à le faire de façon complète.

8 	 Le Prophète m avertit Mo’adh qu’il ne devait pas prélever les biens précieux 
auxquels s’attachent les âmes et lui ordonna d’être équitable à ce sujet. Ceci 
permet de ménager les sentiments et la compréhension des gens, et tout 
prédicateur, père, éducateur et responsable devraient faire de même et tenir 
compte de cela lorsqu’il ordonne quelque chose ou le défend.

1	 Al-Boukhari (4993).



23

9 	 Veille, lorsque tu vas dormir, qu’aucun opprimé n’ait été attristé par tes propos 
ou par tes gestes, qu’il s’agisse de ton épouse, ton fils, un de tes élèves, un de tes 
employés, un vendeur ou un chauffeur. De plus, ne considère pas qu’il est normal 
d’être injuste avec ceux que tu considères comme étant inférieurs à toi, même 
si ce sont des transgresseurs. En effet, le Prophète m fit redouter à Mo’adh au 
plus haut point d’être injuste, même dans ses interactions avec les mécréants 
des Gens du Livre dont certains allaient peut-être devenir croyants, mais d’autres 
pas.

Un poète a dit:

Ne sois pas injuste lorsque tu en as le pouvoir, car 
l’injustice finit par t’apporter des regrets. Tes yeux 
succombent au sommeil et l’opprimé reste éveillé, 
invoquant Allah, Celui dont l’œil ne succombe pas au 
sommeil.





25

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

Mo’adh ibn Jabal, dont Allah est satisfait, 
rapporte:

1 	 J’étais monté en croupe derrière le Prophète 
m sur le même âne

2 	 et il me dit: “Ô Mo’adh! Sais-tu quel est le 
droit d’Allah sur les serviteurs et le droit des 
serviteurs sur Allah?”.

3 	 Je répondis: Allah et Son Messager savent 
mieux.

4 	 Il dit: “Le droit d’Allah sur les serviteurs est 
qu’ils L’adorent et qu’ils ne Lui associent rien,

5 	 et le droit des serviteurs sur Allah est qu’Il ne 
supplicie pas celui qui ne Lui associe rien”.

6 	 Je lui demandai: Ô Messager d’Allah, dois -je 
annoncer cette bonne nouvelle aux gens? 
Il me répondit: “Ne la leur annonce pas, car 
ils risqueraient de ne s’en remettre qu’à ça.” 
(Référencé par Al-Boukhari et Moslim)(1).

1	 Al-Boukhari (2856) et Moslim (30).

2
L’attestation qu’il 
n’existe pas de 
divinité excepté 
Allah 

	 ZCertes Allah ne pardonne pas qu’ on Lui 
donne quelque associé. À part cela, Il par-
donne à qui Il veut. Mais quiconque donne 
à Allah quelque associé commet un énorme 
péché[ [Sourate An- Nissâ`: 48].

	 ZCe sont, certes, des mécréants ceux qui 
disent: “En vérité, Allah C’est le Messie, fils de 
Marie”. Alors que le Messie a dit: “Ô enfants 
d’Israël, adorez Allah, mon Seigneur et votre 
Seigneur”. Quiconque associe à Allah (d’autres 
divinités,) Allah lui interdit le Paradis; et son 
refuge sera le Feu. Et pour les injustes, pas de 
secoureurs![ [Sourate Al-Mâ`ida: 72].

	 ZDis: “En vérité, ma prière, mes actes de dévo-
tion, ma vie et ma mort appartiennent à Allah, 
Seigneur de l’Univers. A Lui nul associé! Et voilà 
ce qu’il m’a été ordonné, et je suis le premier à 
me soumettre”[ [Sourate Al-An’ âm: 162-163].

Il s’agit d'Abou ‘Abd ar-Rahmân Mo’adh ibn Jabal 
ibn ‘Amr Al -Ansârî. Il embrassa l’Islam à l’âge 
de 18 ans et il participa au serment d’allégeance 
d’Al-‘Aqabah et à toutes les batailles aux côtés du 
Messager d’Allah m. Il était le Compagnon le plus 
connaisseur de ce qui est licite et de ce qui est illi-
cite et il mémorisa le Coran du vivant du Prophète 
m qui l’envoya au Yémen comme gouverneur. Il 
est mort de l’épidémie de peste d’Emmaüs durant 
le califat de ‘Omar en l’an 18 de l’Hégire à l’âge de 
34 ou 38 ans(1)69.

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâbah 
d’Abou Nou’aym (5/2431), Al-Isti'ab Fî Ma‘rifat al-Ashab 
d’Ibn ‘Abd al-Barr (3/1402) et Ousd al-Ghâbah d’Ibn Al-
Athir (5/187).

Le Prophète m nous informe qu’ Allah a un droit 
sur Ses serviteurs qui est qu’ils L’adorent sans rien 
Lui associer. D’autre part, Allah s’engagea à ne 
pas supplicier ceux qui ne Lui associent rien.
Le Prophète m défendit à Mo’ adh de rapporter 
ce hadith afin de ne pas risquer qu’ils ne s’en 
remettent qu’à ça et arrêtent d’œuvrer.



26

Compréhension (fiqh)

1 	 Mo’adh était monté derrière le Prophète m sur un âne:

2 	 Le Prophète m pour attiser l’ envie de Mo’ adh d'apprendre, lui demanda: Sais-tu ce qu’ 
Allah est en droit d’exiger à Ses serviteurs et qu’ll leur a rendu obligatoire, et sais-tu quel 
est le droit des serviteurs qu’Allah s’est rendu obligatoire à Lui-même?

3 	 Mo’adh - qu’Allah a agréé - répondit par “Allah et Son Messager savent mieux”, ce qui 
signifie: Je ne sais pas.

On utilise cette expression dans les sujets qui ont trait à la religion. Si en revanche 
l’être humain est interrogé au sujet de choses de ce bas monde ou qui relèvent de 
l’Inconnaissable ou autre dont le Messager d’Allah m n’a pas connaissance, il dit alors: 
“Allah sait mieux (Allahou A’lam)”.

4 	 Le Prophète m donna ensuite la réponse: il affirma que le droit d’Allah - exalté soit-Il - sur 
Ses serviteurs est qu’ils L’adorent, l’adoration étant un terme qui désigne tout ce qu’Allah 
aime et agrée comme paroles et œuvres intimes ou publiques(1).  Elle correspond de 
plus à un état d’humilité, d’obéissance et d’orientation du cœur en direction de l’Adoré. 
Il est nécessaire, en plus d’adorer Allah(2), de ne Lui associer personne dans l’adoration 
- même s’il s’agit d’un prophète, d’un roi ou de quelqu’un de vertueux - quelle que soit 
l’association, même si elle est insignifiante - ne serait-ce qu’une parole. 

1	 Majmoû’ al-Fatâwâ (10/149,150).

2	 Voir Fath al-Bârî Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar (11/339).



27

Ceci est donc le droit d’Allah: )Et ton Seigneur a décrété: N’adorez que Lui(. [Sourate 

Al-Isrâ`: 23]. Allah dit également: )Je n’ai créé les djinns et les hommes que pour qu’ils 
M’adorent. Je ne cherche pas d’eux une subsistance; et Je ne veux pas qu’ils me 
nourrissent. En vérité, c’est Allah qui est le Grand Pourvoyeur, Le Détenteur de la 
force, l’Inébranlable(. [Sourate Adh-Dhâriyâtte: 56-58].

5 	 Le droit des serviteurs sur Allah - qui est un droit qu’Allah s’est imposé à Lui-même par 
magnanimité et qui n’est pas une obligation qui Lui est imposée(1) - est que s’ils L’adorent 
et ne Lui associent rien, Il ne les fera pas entrer en Enfer. En effet, “Celui qui rencontre 
Allah sans Lui avoir rien associé entrera au Paradis, et celui qui rencontre Allah en Lui 
ayant associé [quelque chose] entrera en Enfer”(2). )Quiconque associe à Allah (d’autres 
divinités,) Allah lui interdit le Paradis; et son refuge sera le Feu. Et pour les injustes, 
pas de secoureurs!: [Sourate Al-Mâ`ida: 72]. Cela signifie que le musulman monothéiste 
ne demeurera jamais éternellement en Enfer. Si ses bonnes actions sont majoritaires, il 
entrera au Paradis et l’Enfer lui sera épargné et s’il fait partie des désobéissants et que 
ses mauvaises actions sont majoritaires, alors son cas sera tranché par Allah: s’Il le veut, 
Il le châtiera de la durée qu’il décidera puis le fera entrer au Paradis, et s’Il le décide, Il lui 
pardonnera et le fera entrer directement au Paradis. Quant à celui qui meurt polythéiste, 
il n’entrera pas au Paradis et demeurera éternellement en Enfer sans que son supplice 
ne soit interrompu: )Certes Allah ne pardonne pas qu’on Lui donne quelque associé. 
À part cela, Il pardonne à qui Il veut. Mais quiconque donne à Allah quelque associé 
commet un énorme péché: [Sourate An-Nissâ`: 48](3).

6 	 Lorsque Mo’adh entendit cette bonne nouvelle de la part du Prophète m, il voulut la 
partager avec les gens et demanda conseil au Messager d’Allah m à ce sujet qui lui 
demanda de ne pas le faire, car certains parmi eux risqueraient de ne se reposer alors 
que sur leur monothéisme et de délaisser, par paresse, les actes d’obéissance.

Il est dit dans certaines autres narrations que Mo’adh avait compris que cette interdiction 
était une recommandation prophétique ayant pour finalité que les gens ne se reposent 
pas que sur leur monothéisme, mais qu’il n’était pas défendu de rapporter ces paroles 
afin de sauvegarder la science ou autre. C’est la raison pour laquelle Mo’adh attendit 
pour nous en informer d’être sur le point de mourir de crainte de commettre un péché s’il 
taisait la science qu’il possédait.

1	 Voir Al-Kawthar al-Jârî Ilâ Riyâd Ahâdîth Al-Boukhari d’Al-Kourânî (5/438).

2	 Moslim (93) d’après Jâbir ibn ‘Abd Allah - qu’Allah a agréés.

3	 Voir Al-Moufhim Li-mâ Achkal Min Talkhîs Kitâb Moslim d’Al-Qourtoubî (1/290).



28

Suivi

1 	 Ne rejette pas par dédain une monture non luxueuse et scrute ton âme lorsque tu 
dédaignes t’asseoir avec des gens de toutes conditions ou de manger avec eux. Cela 
pourrait être un signe d’orgueil apparent ou caché. Pour sa part, le Prophète m partagea 
un âne comme monture avec Mo’adh et il est pour nous un modèle de modestie et 
d’affabilité envers les gens.

2 	 Ne t’interdis pas de tirer profit des bêtes qu’Allah a mises à notre disposition et utilise-les 
avec mesure, car le Prophète m et Mo’adh étaient montés sur la même bête.

3 	 Le Prophète m questionna pour enseigner à Mo’adh et l’inciter à utiliser sa raison et faire 
en sorte que la réponse, qu’il ne connaissait pas, se fixe dans son cœur. Il convient donc 
que le prédicateur choisisse le style adéquat qui amène à la réflexion et incite à écouter 
et à réfléchir.

4 	 Ce n’est pas une honte d’ignorer des choses concernant ce bas monde ou la religion. En 
effet, Mo’adh - qui était le plus connaisseur de ce qui est licite et de ce qui est illicite - n’a 
subi aucun préjudice à dire “Allah sait mieux” au sujet de ce qu’il ne savait pas. Abstiens-
toi donc de donner des avis religieux sans science par orgueil ou par honte: ) ne suivez 
point les pas du Diable, car il est vraiment pour vous, un ennemi déclaré. Il ne vous 
commande que le mal et la turpitude et de dire contre Allah ce que vous ne savez pas( 
[Sourate Al-Baqara: 168-169]. )Et ne dites pas, conformément aux mensonges proférés par 
vos langues: “Ceci est licite, et cela est illicite”, pour forger le mensonge contre Allah. 
Certes, ceux qui forgent le mensonge contre Allah ne réussiront pas. Ce sera pour eux 
une piètre jouissance, mais un douloureux châtiment les attend( [Sourate An-Nahl: 116-117].

5 	 Au-dessus de chaque droit que tu réclames aux gens ou que les gens réclament de toi, il 
y a un droit suprême: c’est le droit que ton Seigneur a sur toi et qui est bien plus immense 
que la totalité des bienfaits dont Il te comble. Rappelle-toi constamment de ce droit et 
que ta vie soit axée autour de lui: )Dis: “En vérité, ma prière, mes actes de dévotion, ma 
vie et ma mort appartiennent à Allah, Seigneur de l’Univers. À Lui nul associé! Et voilà 
ce qu’il m’a été ordonné, et je suis le premier à me soumettre”( [Sourate Al-An’âm: 162-163].



29

6 	 Allah veut que tu ne Lui associes rien, rien du tout. Ainsi, de la même façon que tu évites 
l’associationnisme majeur, comme adorer des idoles, demander secours aux étoiles, 
supplier des forces occultes, évite également l’associationnisme mineur, comme de 
jurer par des créatures, même par le Prophète m, de porter des talismans qui éloignent 
prétendument le mauvais œil ou bien de tomber dans l’ostentation en améliorant ta 
prière pour le regard des gens, etc. Allah dit dans un hadith qoudsi: “Je suis l’associé qui 
se passe le plus de ce à quoi on M’associe. Ainsi, celui qui accomplit une œuvre dans 
laquelle il M’associe quoi que ce soit, Je le délaisse avec son association”(1).

7 	 Scrute ton cœur, résiste à chaque associationnisme qui l’assaillit et sois optimiste. Il est dit 
dans un hadith: “Allah choisira un homme de ma communauté le Jour de la Résurrection 
devant toutes les créatures et déroulera quatre-vingt-dix-neuf registres [remplis de ses 
péchés], chaque registre s’étendant à perte de vue, puis Il lui dira: Renies-tu quelque chose 
de tout cela? Mes anges scribes ont-ils été injustes envers toi? Il répondra: Non, Seigneur. 
Allah demandera ensuite: As-tu une excuse? L’homme répondra: Non, Seigneur. Allah 
lui dira: Si, tu as une bonne action enregistrée chez nous et tu ne subiras pas d’injustice 
aujourd’hui. On sortira alors une carte sur laquelle est écrit: “J’atteste qu’il n'existe pas 
de divinité digne d’adoration qu’Allah et j’atteste que Mohammad est le Messager et 
le serviteur d’Allah”. Allah dira ensuite: Va donc assister à la pesée de tes œuvres. Le 
serviteur répondra: Seigneur, que pèse cette carte comparée à tous ces registres? Allah 
répétera: Tu ne subiras pas d’injustice. On mettra alors les registres sur un plateau et la 
carte sur l’autre plateau. Les registres remonteront et la carte descendra, pesant plus 
lourd. En effet, rien ne pèse plus lourd que le Nom d’Allah”(2).

8 	 Les hadiths énonçant des dispenses ne doivent pas être diffusés parmi les gens afin qu’ils 
ne les comprennent pas autrement que ce qu’ils signifient. Mo’adh, après avoir entendu 
ce hadith, redoubla d’efforts et la crainte qu’il avait d’Allah s’accrut. Cependant, on ne 
peut garantir de ceux qui n’atteignent pas son rang en science qu’ils ne se reposeront 
pas uniquement sur ce qu’ils comprennent de ce hadith(3). Ibn Mas’oud - qu’Allah a agréé 
- dit quelque chose de semblable: “Tu ne narres pas aux gens un hadith que leur raison 
ne peut appréhender sans qu’il ne provoque un trouble chez certains d’entre eux”(4).

1	 Moslim (2985) d’après Abou Hourayra - Allah l’a agréé.

2	 At-Tirmidhî (2639) et Ibn Mâjah (4300).

3	 Voir Fath al-Bârî Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar (11/340).

4	 Voir le Sahih de Moslim après le hadith numéro 5.





31

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Tous les membres de ma communauté entreront 
au Paradis, excepté ceux qui s’y refusent.” 

2 	 On lui demanda: “Ô Messager d’Allah, et qui s’y 
refuse?”.

3 	 Il répondit: “Celui qui m’obéit entrera au Paradis et 
celui qui me désobéit refuse d’y entrer.” (Référencé 
par Al-Boukhârî)(1)

1	 Al-Boukhârî (7280).

	 ZDis: Si vous aimez vraiment Allah, suivez-moi, 
Allah vous aimera alors et vous pardonnera 
vos péchés. Allah est Pardonneur et Miséri-
cordieux[ [Sourate Âl-‘Imrâne: 31].

	 ZEt si vous lui obéissez, vous serez bien 
guidés. Et il n’ incombe au messager que de 
transmettre explicitement (son message)[ 
[Sourate An-Nour: 54].

	 ZQue ceux, donc, qui s’ opposent à son com-
mandement prennent garde qu’ une épreuve 
ne les atteigne, ou que ne les atteigne un châti-
ment douloureux.[ [Sourate An-Nour: 63].

	 ZPrenez ce que le Messager vous donne; et 
ce qu’ il vous interdit, abstenez-vous-en; et 
craignez Allah, car Allah est dur en punition[ 
[Sourate Al-Hachr: 7].

Il s’agit de ‘Abd ar-Rahmâne ibn Sakhr Ad-Dawsi. 
Il embrassa l’Islam l’année de la bataille de 
Khaybar et est le Compagnon ayant rapporté le 
plus de hadiths, tellement il  était  constamment  
en  compagnie  du Prophète m, veillait à 
mémoriser les hadiths et a habité longtemps 
Médine, la demeure de la science. Il est mort à 
Médine en l’an 58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâbah d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti'ab d’Ibn ‘Abd al-Barr (4/1770), 
Ousd al-Ghâbah d’Ibn Al-Athir (3/357), Al-Issâba Fî Tamyîz 
as-Sahâbah d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète - qu’Allah le couvre d’éloges et 
le protège - explique que tous les membres 
de sa communauté entreront au Paradis par 
la grâce et la miséricorde d’Allah, excepté ceux 
qui refusent d’y entrer, c’est-à-dire ceux qui 
désobéissent à son ordre et contreviennent à sa 
Sounna.

3
L’attestation que 
Mouhammad m 
est le Messager 
d’Allah



Compréhension (fiqh)

32

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m nous informe que tous les membres de sa communauté entreront au 
Paradis, excepté ceux qui s’y refusent.

Le terme communauté (Oumma) désigne ici la communauté des humains et des djinns à 
qui la prédication du Prophète m parvient. Par conséquent, tous ceux à qui les versets 
et la religion d’Allah sont parvenus font partie de la communauté vers qui le Prophète m 
a été envoyé.

2 	 Les Compagnons s’étonnèrent de cela: Comment quelqu’un de raisonnable peut-il refuser 
d’entrer au Paradis qui contient des délices que nul œil n’a vus, nulle oreille n’a entendus 
et qu’aucun être humain n’a imaginés? Leur question exprime donc désapprobation et 
étonnement.

3 	 Le Prophète m leur expliqua alors ce qu’ il en est: celui qui le suit, se soumet à ses ordres 
et s’abstient de ses interdits sera récompensé par l’entrée au Paradis et sera sauvé de 
l’Enfer. Quant à celui qui lui désobéit, contrevient à son ordre, s’oppose à sa Sounna 
et s’en détourne, se refuse donc, par ses mauvaises actions et croyances, d’entrer au 
Paradis.

Une telle personne fait soit partie des mécréants qui ont rejeté l’Islam et par conséquent 
n’entrera jamais au Paradis, en raison des paroles d’Allah: )Et quiconque désire une religion 
autre que l’Islam ne sera point agréé, et il sera, dans l’au-delà, parmi les perdants: 
[Sourate Âl-‘Imrâne: 85] et de ces autres paroles d’Allah: )Pour ceux qui traitent de 
mensonges Nos enseignements et qui s’en écartent par orgueil, les portes du ciel ne leur 
seront pas ouvertes, et ils n’entreront au Paradis que quand le chameau pénètre dans le 
chas de l’aiguille. Ainsi rétribuons-Nous les criminels.: [Sourate Al-A’râf: 40].

Soit cette personne fait partie des musulmans qui ont suivi leurs désirs et ont délaissé ce 
qui leur a été ordonné, empruntant de ce fait les voies des pervers, ou bien ont innové 
des choses dans la religion qu’Allah n’a pas autorisées. Ceux-là ne demeureront pas 
éternellement en Enfer, puisque aucun musulman ne demeurera éternellement en Enfer. 
Par conséquent, le hadith signifie qu’ils n’entreront pas au Paradis avec les premiers 
croyants, mais après avoir été suppliciés ou avoir rendu des comptes et reçu des blâmes.



33

Suivi

1 	 Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporta des hadiths que personne d’autre que 
lui n’a rapporté en raison du fait qu’il veillait à collecter les hadiths du Messager d’Allah 
m et qu’il se consacrait pleinement à cette tâche, au point qu’il passait ses nuits avec 
les démunis d’As-Souffâ, mangeant leur nourriture et buvant leur boisson, sans que rien 
ne le détourne du Messager d’Allah m. Ceci est un signe de sa grande implication et 
de son immense ambition. Il convient donc à celui qui a de l’ambition dans l’acquisition 
de la science ou se consacre à une tâche déterminée, de prendre pour modèle Abou 
Hourayra, sa patience et son accompagnement constant du Messager d’Allah m.

2 	 Le Prophète m commença ses paroles par une phrase de portée générale qui mérite une 
explication détaillée, afin que les âmes écoutent attentivement et mémorisent ce qui est 
dit. C’est pourquoi les Compagnons s’empressèrent de l’interroger afin qu’il éclaircisse ce 
qui leur paraissait incompréhensible. Il convient donc que chaque enseignant, éducateur 
ou prédicateur, veille à user des styles qui captivent l’attention et aident à se concentrer 
et à mémoriser.

3 	 Entrer au Paradis est une immense réussite qui nécessite peu de choses: seulement de 
suivre le Prophète m et lui obéir. Celui qui manque cette offre, allant de ce fait à sa perte, 
est assurément quelqu’un qui refuse d’entrer au Paradis.

4 	 Que cette voie est claire et facile et qu’elle est éloignée de toute sophistication et artifice 
dans l’adoration! Il s’agit d’obéir à Allah, en obéissant à Son Messager m. ‘Abd Allâh ibn 
Mas’oud a dit: “Nous imitons et nous n’initions pas, nous suivons et nous n’innovons pas 
et nous ne nous égarerons pas tant que nous suivons ses pas”(1)14.

1	 Voir I’lâm al-Mouwaqqi’îne ‘an Rabb al-‘Âlamîn (4/115).

Un poète a dit:

Si tu n’es pas un disciple de Mohammad, dis: Je n’ai 
pas été guidé. Qu’y a-t-il après ta vie ici-bas, puisque 
tu n’es pas éternel?

Cette demeure est-elle celle où nous vivrons pour 
toujours et jouirons de délices? Renonces-y donc. 
Endure patiemment ses troubles et fais des efforts 
pour jouir de délices le lendemain.





35

Hadith
Les VersetsOn rapporte que ‘Omar ibn al-Khattâb - 

qu’Allah a agréé - a dit:

1 	 Alors que nous étions un jour chez le Messager 
d’Allah m, vint à nous un homme portant des 
vêtements d'une extrême blancheur,  ayant  des  
cheveux très noirs, n’ayant aucune trace suggérant 
qu’il ait voyagé et que personne parmi nous ne 
connaissait,

2 	 et s’assit près du Prophète m ses genoux contre les 
siens et posant ses mains sur ses propres cuisses.

3 	 Il dit: “Ô Mohammad, informe-moi de l’Islam”.

4 	 Le Messager d’Allah m répondit: “L’islam consiste 
à ce que tu attestes qu’ il n’ existe pas de divinité 
excepté Allah

5 	 et que Mohammad est le Messager d’Allah m,

6 	 que tu accomplisses la prière,

7 	 que tu t’acquittes de l’aumône légale,

8 	 que tu jeûnes le mois de Ramadan

9 	 et que tu accomplisses le pèlerinage à la Maison 
[sacrée] si tu en as les moyens”.

10 	 L’homme lui dit: “Tu as dit vrai”. Puis ‘Omar dit: 
“Nous nous sommes étonné qu’il l’interroge puis 
qu’il lui dise qu’il avait dit vrai”.

11 	 Ensuite l’homme dit: “Informe-moi de la foi 
maintenant”. Le Prophète m répondit: “Elle 
consiste à ce que tu croies en Allah,

12 	 en Ses anges,

13 	 en Ses livres,

4 Les degrés dans 
la religion 

	 ZLa bonté pieuse ne consiste pas à tourner vos 
visages vers le Levant ou le Couchant. Mais la 
bonté pieuse est de croire en Allah, au Jour 
dernier, aux Anges, au Livre et aux prophètes, 
de donner de son bien, quelque amour qu’on 
en ait, aux proches, aux orphelins, aux né-
cessiteux, aux voyageurs indigents et à ceux 
qui demandent l’aide et pour délier les jougs, 
d’accomplir la prière et d’acquitter l’aumône 
légale. Et ceux qui remplissent leurs engage-
ments lorsqu’ils se sont engagés, ceux qui sont 
endurants dans la misère, la maladie et quand 
les combats font rage, les voilà les véridiques 
et les voilà les vrais pieux![ [Sourate Al-Baqara: 
177].

	 ZLe Messager a cru en ce qu’on a fait des-
cendre vers lui venant de son Seigneur, et 
aussi les croyants: tous ont cru en Allah, en 
Ses anges, à Ses livres et en Ses messagers; 
(en disant): “Nous ne faisons aucune dis-
tinction entre Ses messagers”. Et ils ont dit: 
“Nous avons entendu et obéi. Seigneur, nous 
implorons Ton pardon. C’est à Toi que sera le 
retour”[ [Sourate Al- Baqara: 285].

	 ZÔ les croyants! Soyez fermes en votre foi en 
Allah, en Son messager, au Livre qu’Il a fait 
descendre sur Son messager, et au Livre qu’Il 
a fait descendre avant. Quiconque ne croit 
pas en Allah, en Ses anges, en Ses Livres, en 
Ses messagers et au Jour dernier, s’égare, loin 
dans l’égarement[ [Sourate An-Nissâ`: 136].

	 ZNous avons créé toute chose avec mesure[ 
[Sourate Al-Qamar: 49].

	 ZIl ne leur a été commandé, cependant, que 
d’adorer Allah, Lui vouant un culte exclusif, 
d’accomplir la prière et d’acquitter l’aumône 
légale. Et voilà la religion de droiture[ [Sourate 
Al-Bayyina: 5].

	 ZÔ les croyants! On vous a prescrit le jeûne 
comme on l’a prescrit à ceux d’avant vous, 
ainsi atteindrez-vous la piété[ [Sourate Al-Ba-
qara: 183].

	 ) Et c’est un devoir envers Allah pour les gens 
qui ont les moyens, d’aller faire le pèlerinage de 
la Maison.[ [Sourate Âl-‘Imrâne: 97].





37

Hadith

Résumé

Le Narrateur14 	 en Ses messagers,

15 	 au Jour Dernier

16 	 et au destin, qu’il soit bon ou mauvais”. L’homme 
lui dit: “Tu as dit vrai”.

17 	 Ensuite il lui demanda: “Informe-moi de ce qu’est 
l’excellence”. Le Prophète m répondit: “Elle 
consiste à ce que tu adores Allah comme si tu Le 
voyais, et même si tu ne Le vois pas, Lui te voit”.

18 	 L’homme dit ensuite: “Informe-moi sur l’Heure 
maintenant”. Le Prophète m répondit: “Celui 
qui est interrogé n’en sait pas plus que celui qui 
l’interroge”.

19 	 L’homme dit ensuite: “Informe-moi de ses signes”. 
Le Prophète m répondit: “Lorsque l’esclave mettra 
au monde sa maîtresse

20 	 et que tu verras les va-nu-pieds dénudés, démunis et 
éleveurs de moutons, rivaliser dans la construction 
de hauts édifices”.

21 	 ‘Omar dit: “L’homme s’en alla par la suite et le 
Prophète m resta silencieux un moment puis me 
dit: “Ô ‘Omar, sais-tu qui m’a posé ces questions?”. 
Je répondis: “Allah et Son Messager savent mieux”. 
Il me dit alors: “C’est Jibrîl qui est venu vous 
enseigner votre religion”. (Référencé par Moslim)(1).

1	 Moslim (8).

Il s’agit d'Abou Hafs, Al-Farouq (celui qui 
distingue), ‘Omar ibn al-Khattâb Al- Qourachi 
Al-‘Adawî, le deuxième des Califes Bien Guidés 
et un des Dix Promis au   Paradis. Il   était   l’am-
bassadeur   de Qouraych, avant l’Islam, chargé 
de réconcilier les  clans  qui  se  faisaient  la 
guerre et  d’arbitrer  leurs  différends.  Il em-
brassa l’Islam  la  sixième  année  de l’envoi du 
Prophète m et sa conversion fut un facteur de 
puissance pour l’Islam et les musulmans. Il parti-
cipa à toutes les batailles aux côtés du Mes-
sager d’Allah m et devint calife après la mort 
d'Abou Bakr en l’an 13 de l’Hégire. Il devint cé-
lèbre pour sa justice et son équité, tout en étant 
ferme et sévère à bon escient. C’est durant son 
califat que la plupart des  pays  furent conquis, 
comme l’Irak, le Levant et d’autres contrées. Il 
est mort en martyr en l’an 23 de l’Hégire et fut 
enterré dans  la  chambre  de  ‘Â`icha - qu’Allah 
a agréée - aux côtés du Prophète m et d'Abou 
Bakr As-Siddîq, dont Allah est satisfait(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâbah d’Abou 
Nou’aym (1/38), Ousd al-Ghâbah d’Ibn Al-Athir (4/137) et 
Al-Issâba d’Ibn Hajar (4/484).

Ce hadith est le pivot de la religion. Le Prophète 
m y explique les degrés les plus importants de 
l’Islam, à savoir: l’Islam, la foi et l’excellence, et il 
y mentionne certains signes de l’Heure.



38

Compréhension (fiqh)
Ce hadith fait partie de ce qui explique le mieux les degrés de la religion et réunit ses 
fondements. C’est pourquoi Al-Qâdî ‘Iyâd en a dit: “C’est un hadith éminent qui englobe 
toutes les œuvres apparentes et intimes et les sciences de la Législation se réfèrent 
toutes à lui et en sont imprégnées”(1).

‘Omar, dont Allah est satisfait, rapporte ce qui suit:

1 	 Alors qu’ils étaient assis en compagnie du Messager d’Allah m, un homme à l’allure 
extraordinaire vint à eux. C’était un jeune homme ayant des cheveux très noirs et qui 
ne figurait pas parmi les Compagnons connus. De plus, il ne paraissait pas avoir voyagé, 
puisqu’on ne décelait pas chez lui les traces d’un voyage que sont la chevelure hirsute et 
la poussière sur le visage et les vêtements.

2 	 Cet homme s’introduisit dans l’assemblée et s’assit face au Prophète m, colla ses genoux 
aux siens et posa les mains sur ses propres cuisses. Il s’assit de la sorte afin de se préparer 
à étudier la science et exprimer de la modestie à l’égard du Prophète m.

3 	 Cet homme dit ensuite: “Ô Mohammad, informe-moi de l’Islam”. Il appela le Prophète 
m par son prénom pour qu’on croie qu’il est un Bédouin, car ce sont les Bédouins qui 
appelaient le Prophète m par son prénom. Ils ne connaissaient en effet que peu de la 
bienséance et de la science des Compagnons Mouhajiroune et des Ansâr qui avaient 
entendu les paroles suivantes d’Allah et les avaient mises en pratique: )Ne considérez 
pas l’appel du messager comme un appel que vous vous adresseriez les uns aux 
autres(. [Sourate An-Nour: 63]. Cela signifie: Ne l’appelez pas comme certains d’entre vous 
appellent leur ami ou leur frère. Ne l’appelez donc pas “Ô Mohammad”, mais dites plutôt 
“Ô Messager d’Allah”(2).

4 	 Le Prophète m lui expliqua alors ce qu’est l’Islam et lui dit qu’il est bâti sur les cinq piliers 
connus. Le premier est l’attestation qu’il n’existe pas de divinité excepté Allah qui est 
la formule du monothéisme par laquelle Allah envoya tous les prophètes et envoyés. 
Elle doit être prononcée avec la langue, on doit y croire avec le cœur et on doit mettre 
en pratique ce qu’elle implique avec les membres. On ne doit alors adorer qu’Allah, ne 
craindre que Lui, n’implorer que Lui, n’invoquer que Lui, ne pas redouter dans l’intimité 
autre que Lui et ne rien Lui associer dans l’amour, l’espoir, le vœu et l’ensemble des 
adorations. On doit également être convaincu qu’Il est le Nuisible et Bénéfique et que 

1	 Voir Ikmâl al-Mou’lim d’Al-Qâdî ‘Iyâd (1/204).

2	 Voir le commentaire de Riyâd as-Sâlihîn par Ibn ‘Othaymîne (1/347).



39

personne d’autre que Lui ne détient le pouvoir d’être utile ou de nuire à un serviteur. Il est 
donc le Vrai Adoré, tandis que ce qui est adoré en dehors de Lui est faux.

5 	 Fais également partie des implications de la formule du monothéisme, le fait de croire 
au Messager d’Allah m pour ce qu’il a apporté de la part d’Allah et croire qu’il a été 
envoyé par son Seigneur. Cela requiert de croire en ce qu’il a prescrit, d’obéir à ce qu’il a 
commandé, de s’abstenir de ce qu’il a défendu, de le révérer, de le respecter, de le faire 
triompher, de le défendre et de lutter avec lui.

6 	 Le deuxième pilier de l’Islam est l’accomplissement de la prière qui consiste à l’accomplir 
comme il se doit, remplir ses conditions et s’acquitter de ses piliers. On se recueille donc 
durant la prière, on y prend conscience de l’éminence d’Allah. C’est pourquoi il n’est pas 
dit “faire la prière”.

7 	 Le troisième pilier est l’acquittement de 
l’aumône légale qui est la part que l’être 
humain doit prélever de sa richesse qu’Allah 
lui a octroyée, en se conformant aux modalités 
prescrites expliquées par la sainte religion. 
L’être humain doit donc prélever l’aumône 
légale de bon cœur, en ayant la certitude 
qu’elle est obligatoire le concernant, en 
mettant en dépôt sa rétribution auprès d’Allah 
et en ne choisissant pas les moins bons de ses 
biens en guise d’aumône légale. Il doit plutôt 
préférer l’agrément et la récompense d’Allah.

8 	 Le quatrième pilier de l’Islam est le jeûne qui 
consiste à s’abstenir de nourriture, de boisson 
et de rapports intimes durant le mois de 
Ramadan, depuis l’aube jusqu’au coucher du 
soleil, conformément à ce qui a été détaillé 
dans les livres de jurisprudence. L’être 
humain doit donc jeûner, en étant croyant, 
en mettant sa rétribution auprès d’Allah, en 
étant obéissant et non par contrainte ou à 
contrecœur.



40

Compréhension (fiqh)

9 	 Le cinquième pilier, est le pèlerinage à la Maison Sacrée d’Allah à La Mecque et ce qui lui 
est attaché comme rites et adorations ayant des jugements spécifiques. Le pèlerinage est 
obligatoire une fois dans la vie, à condition d’en avoir la capacité physique et financière.

Il est à relever que le Prophète m a réuni dans la définition de l’Islam les cinq piliers sur 
lesquels l’Islam est bâti, tout comme dans le hadith de ‘Abd Allah ibn ‘Omar - qu’Allah a 
agréés - qui rapporte que le Messager d’Allah m a dit: “L’Islam est bâti sur cinq piliers: 
l’attestation qu’il n’existe pas de divinité excepté Allah et que Mohammad est Son 
serviteur et Son Messager, l’accomplissement de la prière, l’acquittement de l’aumône 
légale, le pèlerinage à la Maison [sacrée] et le jeûne du mois de Ramadan”(1).

Cela ne signifie pas que l’Islam se résume à ces adorations seulement, mais que ce sont 
ses piliers sans lesquels il ne peut exister. Les adorations restantes complètent l’édifice 
de l’Islam et leur absence peut le mettre à mal sans toutefois le détruire, contrairement 
aux piliers qui, en leur absence, suscitent l’effondrement de l’édifice.

10 	 Lorsque le Prophète m finit de répondre, l’homme lui dit: “Tu as dit vrai”. Les Compagnons 
s’étonnèrent: “Comment un homme qui lui pose une question lui dit en entendant la 
réponse qu’il a dit vrai”. En effet, celui qui valide une réponse est plus susceptible d’être 
un savant qui connaît la réponse, qu’un ignorant qui la recherche.

11 	 L’homme l’interrogea ensuite sur la foi qui est le second degré de la religion après l’Islam. 
Le Prophète m répondit: “La foi consiste à croire en Allah”, c’est-à-dire de croire en Lui 
en tant que Seigneur, Créateur, Pourvoyeur, Possesseur et Gestionnaire, de croire en Lui 
en tant que dieu adoré et obéi et de croire qu’Il a les Plus Beaux Noms et qu’Il détient les 
attributs les plus suprêmes.

12 	 Croire aux anges signifie croire en leur existence, qu’ils sont créés de lumière, qu’ils 
ne désobéissent jamais à ce qu’Allah leur ordonne et qu’ils exécutent ce qui leur est 
commandé. Il faut également croire en ce qu’Allah a mentionné de leurs noms et de 
leurs œuvres. Ainsi, Jibrîl est le chargé de la Révélation et le maître des anges, Mikâ`îl est 
chargé de la pluie et des plantes, Isrâfîl est chargé de souffler dans la trompe, Mâlik est le 
gardien de l’Enfer, etc.

13 	 Croire aux livres signifie croire qu’ils ont été révélés par Allah et cela implique de croire à 
ce qu’ils contiennent et à œuvrer conformément à leurs préceptes. Cependant, le Coran 
est venu abroger toutes les religions précédentes et de plus, les livres révélés tels que la 
Torah et l’Évangile ont été sujets à des altérations et des modifications.

1	 Al-Boukhârî (8) et Moslim (16).



41

14 	 Croire aux messagers signifie croire à ce qu’ils ont apporté, croire qu’Allah leur a révélé 
Ses commandements et qu’ils sont les meilleures créatures d’Allah. Nous croyons en eux 
tous, ceux qui ont été mentionnés dans le Coran et la Sounna et dont nous connaissons 
les récits, ainsi que ceux dont nous ne savons rien. Nous ne faisons donc pas de différence 
entre ceux-ci et ceux-là. 

Allah dit: )Certes ceux qui mécroient en Allah et en Ses messagers, et qui veulent faire 
la distinction entre Allah et Ses messagers et qui disent: “Nous croyons en certains 
et nous mécroyons en d’autres” et qui veulent prendre entre cela un sentier, ceux-là, 
sont les vrais mécréants! Et Nous avons préparé pour les mécréants un châtiment 
avilissant. Et ceux qui ont cru en Allah et en Ses messagers et qui ne font aucune 
distinction parmi eux, à ceux-là Il donnera leurs récompenses. Et Allah est Pardonneur, 
Très Miséricordieux: [Sourate An-Nissâ`: 150-152].



42

Compréhension (fiqh)

15 	 Croire au Jour Dernier signifie croire à la ressuscitation, à la Reddition des Comptes, au 
Paradis et à l’Enfer, au Pont Sirât, à la Balance, à l’intercession, au Bassin de l’Abondance 
et à tout ce qui a été rapporté de manière authentique à ce sujet.

16 	 Croire au destin signifie croire qu’Allah - exalté soit-Il - connaissait préalablement les 
actes des serviteurs et ce qui leur arrivera, qu’Il a écrit tout cela auprès de Lui dans la 
Tablette Préservée avant de les avoir créés, que les œuvres des serviteurs se produisent 
selon la connaissance qu’en a Allah et l’écriture qu’Il en a faite et que les actes de tous les 
serviteurs ont été créés par Allah: la mécréance, la foi, l’obéissance et la désobéissance(1).

17 	 L’homme l’interrogea par la suite sur l’excellence qui est le troisième des degrés de la 
religion. Le Prophète m lui répondit que l’excellence consiste à ce que l’être humain 
adore son Seigneur de la manière la plus complète, comme s’il voyait son Seigneur face 
à lui. Si l’être humain ne parvient pas à être conscient à ce point, qu’Allah l’observe et 
à Le craindre, alors qu’il soit au moins juste conscient, qu’Allah l’observe et qu’Il le voit. 
Allah dit: ZEt place ta confiance dans le Tout Puissant, le Très Miséricordieux, qui te 
voit quand tu te lèves, et (voit) tes gestes parmi ceux qui se prosternent. C’est Lui 
vraiment, l’Audient, l’Omniscient: [Sourate Ach-Chou’arâ`: 217-220].

Par ailleurs, les degrés de la religion s’entremêlent. Ainsi, l’Islam est plus général que la 
foi et l’excellence. Les deux étant inclus dans l’Islam. De la même manière, la foi est plus 
générale que l’excellence. Ainsi par exemple, celui qui sort du cercle de la foi peut rester 
dans l’Islam et est donc musulman et celui qui sort du cercle de l’excellence peut se 
retrouver malgré tout dans le cercle de la foi. Allah dit:  ZLes Bédouins ont dit: Nous avons 
la foi. Dis: Vous n’avez pas encore la foi. Dites plutôt: Nous nous sommes simplement 
soumis, car la foi n’a pas encore pénétré dans vos cœurs( [Sourate Al-Houjourate: 14].

18 	 L’homme l’interrogea ensuite sur l’Heure, quand surviendra-t-elle? Le Prophète m lui 
répondit: “Celui qui est interrogé n’en sait pas plus que celui qui l’interroge”. Cela signifie: 
Ma connaissance à son sujet n’est pas plus grande que la tienne, car seul Allah sait quand 
elle aura lieu.  ZLa connaissance de l’Heure est auprès d’Allah: [Sourate Louqmâne: 34].

1	 Voir Jâmi’ al-‘Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab Al-Hanbalî (1/103).



43

19 	 L’homme remplaça cette question par une autre et interrogea le Prophète m sur les 
signes de l’Heure et il lui répondit que ses signes sont lorsque l’esclave mettra au monde 
sa maîtresse. Cela signifie que les esclaves seront de plus en plus nombreux, au point 
qu’une esclave mettra au monde la fille de son maître, cette fille étant libre et sa mère une 
esclave. On dit aussi que c’est lorsque les esclaves mettront au monde des rois ou bien 
lorsque des non Arabes mettront au monde des Arabes, les Arabes étant les maîtres et 
les plus nobles des gens(1).

20 	 Parmi les signes de l’Heure, il y a le fait que les pauvres qui marchaient pieds nus sans 
sandales et nus sans vêtements pour les couvrir, les nécessiteux sans nourriture parmi 
les Bédouins éleveurs de moutons, deviendront des gens riches et aisés, au point qu’ils 
rivaliseront dans la construction de hauts édifices. Ceci peut être lié au hadith dans lequel 
le Prophète m a dit: “Lorsqu’une chose est confiée à celui qui n’en est pas digne, alors 
attends la survenue de l’Heure”(2). Or il est arrivé que des choses aient été confiées à des 
gens qui n’en étaient pas dignes, au point que des Bédouins ignorants et rudes, mais 
riches et prestigieux devinrent des chefs(3).

21 	 Puis l’homme se remit en chemin et peu de temps après, le Prophète m dit à ‘Omar: 
“Sais-tu qui est cet homme?”. ‘Omar répondit: “Allah et Son Messager savent mieux”. Le 
Prophète m dit alors: “C’est Jibrîl qui est venu vous enseigner votre religion”.

En effet, Allah donna aux anges le pouvoir de prendre l’apparence des humains et d’autres 
créatures et Jibrîl est venu plusieurs fois au Prophète m sous l’apparence du Compagnon Dihya 
Al-Kalbî, dont Allah est satisfait.

1	 Voir Jâmi’ al-‘Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (1/136-137).

2	 Al-Boukhârî (59) d’après Abou Hourayra, dont Allah est satisfait.

3	 Voir Jâmi’ al-‘Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (1/139).



44

Suivi

1 	 Lorsque Jibrîl - qu’Allah le protège - entra auprès du Prophète m, il s’assit face à lui tel un 
étudiant en science écoutant attentivement et prêt à accepter la science qu’on allait lui 
enseigner, sans manifester d’orgueil en raison de son rang et de son mérite, lui le chargé 
de la révélation et l’Esprit Sain. C’est une règle de bienséance à observer par tous ceux 
qui recherchent la science: ils doivent s’asseoir avec politesse et ne pas interroger en 
prenant une posture arrogante, comme s’adosser d’une manière qui ne convient pas ou 
en utilisant un ton inapproprié.

2 	 Les piliers de l’Islam doivent être les questions qui figurent en tête des préoccupations 
des programmes annuels et quotidiens du musulman, en faisant régulièrement un examen 
de conscience à leur sujet, en réalisant chacun d’eux avec excellence et en ajoutant un 
surplus d’adoration surérogatoire de même nature. On examine par exemple la force 
de son attestation pour Allah et on la parachève avec des évocations abondantes; on 
accomplit convenablement les obligations de la prière et on les complète avec des prières 
surérogatoires comme le witr, les prières continuelles de la Sounna et les invocations de la 
prière; on s’acquitte de l’aumône légale de bon cœur, et on ajoute des aumônes de temps 
en temps; on jeûne le mois de Ramadan sans l’entacher de péchés et on jeûne le nombre 
de jours de jeûne volontaire que l’on veut; on accomplit une fois le grand pèlerinage à la 
Maison [Sacrée] d’Allah et on ajoute autant de grands et de petits pèlerinages que l’on 
veut.

3 	 Arrête-toi à chaque pilier de la foi et vois ce qui s’est produit dans ton 
cœur. Quelle est ta foi en Allah pour ce qui est de Sa seigneurie, de Sa 
divinité, de Ses Noms et de Ses attributs? À quel point es-tu conscient 
de l’effet des anges et à quel point les estimes-tu? À quel point es-tu 
heureux des livres qu’Allah a révélés aux gens et à quel point les révères-
tu, particulièrement le Coran qui est le dernier d’entre eux et celui qui a 
abrogé les précédents? À quel point révères-tu les messagers d’Allah 
et les aimes-tu d’un amour qui te conduit à vouloir en savoir plus sur les 
détails de leurs vies et à t’intéresser à leur guidée? Quelle importance 
donnes-tu au Jour Dernier et à quelle fréquence t’en rappelles-tu? 
Quelle est la force de ta foi au destin d’Allah et de ta satisfaction de ce 
que tu en subis?



45

4 	 Le degré le plus élevé de la religion est le degré de l’excellence. As-tu tenté de t’exercer à 
adorer Allah comme si tu le voyais? Si tu ne peux pas, fais au moins en sorte de L’adorer 
en étant conscient qu’Il te voit. Ceci aura assurément plus d’effet que les yeux des gens 
ou des caméras. Qu’Allah ne soit surtout pas celui à qui tu accordes le moins d’importance 
parmi ceux qui te voient.

5 	 Lorsque l’être humain est conscient qu’Allah est avec lui, qu’Il le voit et qu’Il le surveille, 
il a honte qu’Allah le voie accomplir des actes d’obéissance avec paresse, et à plus forte 
raison commettre un acte de désobéissance. Allah dit:  ZEt place ta confiance dans le 
Tout Puissant, le Très Miséricordieux, qui te voit quand tu te lèves, et (voit) tes gestes 
parmi ceux qui se prosternent. C’est Lui vraiment, l’Audient, l’Omniscient). [Sourate Ach-

Chou’arâ`: 217-220].

6 	 L’Islam donne une immense importance au Jour Dernier et même s’il n’a pas annoncé 
quand il aura lieu, il nous énuméra ses signes qui, entre autres choses, nous incitent à 
nous rappeler constamment de ce jour. Quand allons-nous donc prendre un moment 
avec nous-mêmes pour nous imaginer ce jour qui aura indubitablement lieu?





47

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

Tamîm Ad-Dârî, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “La religion c’est le bon conseil”.

2 	 Nous demandâmes: Envers qui?

3 	 Il répondit: “Envers Allah,

4 	 Son Livre,

5 	 Son Messager

6 	 ainsi que les chefs des musulmans 

7 	 et la masse des musulmans.”(1)

1	 Moslim (55).

5 La religion est le 
bon conseil 

	 ZQue soit issue de vous une communauté 
qui appelle au bien, ordonne le convenable, 
et interdit le blâmable. Car ce seront eux qui 
réussiront[ [Sourate Al-'Imrane: 104].

	 ZVous êtes la meilleure communauté, qu’ on ait 
fait surgir pour les hommes. Vous ordonnez le 
convenable, interdisez le blâmable et croyez à 
Allah.[ [Sourate Al-'Imrane: 110].

	 ZPourquoi les rabbins et les érudits ne leur 
interdisent-ils pas leur parole pécheresse et 
leur consommation illicite? Qu’est certes mauvais ce 
qu’ils ont fabriqué![ [Sourate Al-Mâ`idah: 63].

	 ZNul grief sur les faibles, ni sur les malades, ni 
sur ceux qui ne trouvent pas de quoi dépenser 
(pour la cause d’Allah), s’ils sont sincères envers 
Allah et Son messager. Pas de reproche contre les 
bienfaiteurs.[ [Sourate At-Tawbah: 91].

Il s’agit d’Abou Rouqayya Tamîm ibn Aws ibn 
Khârijah Ad-Dârî (du nom d’un ancêtre qui 
s’appelait Dâr), de la tribu de Lakhm. C’était un 
chrétien du Levant qui se présenta auprès du 
Prophète m en l’ an 9 de l’Hégire et le Prophète 
m lui donna comme domaines Hibrâ et Bayt 
‘Aynoune au Levant. Tamîm fut un Compa-
gnon du Prophète m avec qui  il  participa  à  
des batailles et duquel il rapporta des hadiths. 
Il resta quelque temps à Médine puis partit 
pour le Levant. Il est mort en Palestine en l’an 
40 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans At-Tabaqât al-Koubrâ 
d’Ibn Sa’d (7/408), Ma’rifat as-Sahâbah d’Abou Nou’aym 
(4/2196), Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd al-Barr 
(1/193).

Le Prophète m insiste sur le fait que la reli-
gion tourne autour du bon conseil qui consiste 
à ce que l’être humain s’acquitte complètement 
du droit qu’i doit à Allah, Son Livre, Son Messa-
ger, les chefs des musulmans et la masse des 
musulmans.



48

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m nous informe que la religion C’est le bon conseil, le bon conseil étant 
une expression générale qui signifie que l’être humain doit faire tous les efforts de bien 
envers les autres tout comme il purifierait le miel de ce qu’il contient comme saleté(1)32.

Le fait de réduire toute la religion au bon conseil, bien qu’il existe d’autres qualités dans 
la religion, indique le haut statut du bon conseil. Ceci est semblable à une expression 
connue chez les Arabes: La richesse ce sont les dromadaires(2).

2 	 Les Compagnons demandèrent ensuite envers qui ce bon conseil doit-il être prodigué et 
le Prophète m expliqua cela en disant:

3 	 Envers Allah. Cela consiste à s’efforcer de dédier exclusivement à Allah les œuvres qu’Il 
demande que l’on accomplisse et les croyances qu’Il veut que l’on ait.

4 	 Envers Son Livre. Cela consiste à s’efforcer de dédier exclusivement à Allah les œuvres 
qui consistent à révérer ce Livre, à suivre ses enseignements et à l’aimer.

5 	 Envers Son Messager m. Cela consiste à s’efforcer de dédier exclusivement à Allah les 
œuvres qui consistent à révérer ce Messager m, à suivre ses enseignements et à l’aimer.

Une des manières de prodiguer le bon conseil envers le Prophète m est de le rendre 
prioritaire aux membres de sa famille et à ses Compagnons.

6 	 Quant aux chefs des musulmans, ce sont les dirigeants 
et les savants. Prodiguer le bon conseil envers eux 
consiste à fournir le maximum d’effort pour faire 
ce qu’Allah a ordonné à leur sujet, dont le fait de 
leur obéir lorsqu’ils ordonnent quelque chose de 
convenable, les aider à faire le bien, prier derrière eux, 
lutter pour la cause d’Allah sous leur commandement, 
ne pas se rebeller contre eux, ne pas être à l’affût 
de leurs fautes et de leurs erreurs et les défendre en 
disant ce qui est vrai à leur propos(3).

1	 Voir A’lâm al -Hadîth d’Al -Khattâbî (1/189) et Al-Mou’lim bi -Fawâ`id Moslim d’Al-Mâzirî (1/293).

2	 Voir Kachf al-Mouchkil Min Hadîth as-Sahihayn d’Ibn al-Jawzî (4/219) et Riyâd al-Afhâm Fî Charh ‘Omdat al- Ahkâm 
d’Al-Fâkihânî (1/346).

3	 Voir le commentaire de Riyâd as-Sâlihîne par Ibn ‘Othaymîne (2/393).



49

7 	 Pour ce qui est de la masse des musulmans, prodiguer le bon conseil envers eux consiste 
à fournir le maximum d’effort pour faire ce qu’Allah a ordonné à leur sujet et assurer leurs 
intérêts religieux et terrestres.

Le bon conseil est donc un concept exhaustif et c’est la raison pour laquelle le Prophète 
m reçut l’allégeance de ses Compagnons qui se sont engagés à prodiguer le bon conseil. 
On rapporte en effet que Jarîr ibn ‘Abd Allâh Al-Bajalî, dont Allah est satisfait, a dit: “J’ai 
prêté allégeance au Prophète m en m’engageant à lui écouter et à lui obéir puis il me 
demanda de répéter: “dans la mesure de ce que je peux et je m’engage à être de bon 
conseil envers tout musulman””(1).

En vérité, le bon conseil est du ressort du serviteur pour tous ces cas, car c’est lui qui 
reçoit la rétribution pour le conseil et Allah se passe du bon conseil de tous(2).

1	 Moslim (56).

2	 Voir A’lâm al-Hadîth d’Al-Khattâbî (1/191).



50

Suivi

1 	 Tamîm Ad-Dârî, dont Allah est satisfait, était chrétien et il embrassa l’Islam à la fin de la 
vie du Prophète m. Il participa à des batailles à ses côtés et il devint un fervent croyant 
qui priait souvent et récitait le Coran. Si cela a été possible à quelqu’un qui était chrétien, 
ne désespère pas de ton amélioration et de l’amélioration d’autrui.

2 	 Assume ta responsabilité avec sincérité, car l’une des significations du bon conseil est 
que l’on assume sa responsabilité devant Allah, Son Livre, Son Messager m, les chefs des 
musulmans et la masse des musulmans avec fidélité et en faisant de son mieux.

3 	 As-tu fourni un maximum d’efforts envers Allah? Demande des comptes à toi-même et 
rappelle-toi des droits qu’Il a sur toi, parmi lesquels: croire en Lui, ne rien Lui associer, 
Lui obéir, s’empresser d’aller prier lorsque tu entends l’appel à la prière, Lui dédier 
exclusivement les œuvres qu’il a ordonné d’accomplir et accorder de l’importance au fait 
de L’aimer et de se soumettre à Lui.

4 	 As-tu fourni un maximum d’efforts envers le Livre d’Allah? Demande des comptes à toi-
même et rappelle-toi des droits qu’il a sur toi, parmi lesquels: accorder de l’importance 
au fait de croire en lui, le réciter souvent, le méditer, appeler les gens à croire en lui et 
à le réciter, le défendre contre ceux qui veulent altérer ses mots et ses significations, 
respecter sa sainteté en ne faisant en sorte de le toucher que lorsqu’on est pur 
des souillures majeures et mineures, sauf si on se sert de quelque chose 
pour le porter, et ne pas le laisser là où il est exposé à des atteintes(1).

5 	 As-tu fourni un maximum d’efforts envers le Messager d’Allah? 
Demande des comptes à toi- même et rappelle-toi des droits qu’il a 
sur toi, parmi lesquels: Croire en lui, lui obéir dans ce qu’il a prescrit, ne 
pas se mettre devant lorsqu’il est présent, accorder de l’importance à son 
droit, le soutenir, le respecter, le faire triompher, faire revivre sa tradition 
en diffusant la prédication, en faisant connaître la Sounna et 
éloigner tout ce qui remet en cause ce qu’il a dit(2), respecter 
ses Compagnons, les révérer et les aimer, 
car les compagnons d’un homme sont 
les personnes les plus proches de lui 
parmi les gens.

1	 Voir Al-Moufhim d’Al-Qourtoubî (1/243) et le commentaire de Riyâd as-Sâlihîn par Ibn ‘Othaymîne (2/388).

2	 Voir A’lâm al-Hadîth (commentaire du Sahîh d’Al-Boukhârî) d’Al-Khattâbî (1/192).



51

6 	 As-tu fourni un maximum d’efforts envers les chefs musulmans que sont les dirigeants, 
les savants et ceux qui sont responsables de toi? Rappelle-toi des droits qu’ils ont sur toi, 
parmi lesquels: leur obéir lorsqu’ils sont dans le vrai, les aider pour réaliser les intérêts 
religieux et terrestres, leur rappeler ce à quoi ils sont inattentifs ou ce dont ils sont 
ignorants et invoquer Allah pour qu’Il les améliore. D’autre part, ce n’est pas prodiguer le 
bon conseil envers eux que de leur mentir, faire exagérément leur éloge et leur embellir 
le faux(1).

7 	 As-tu fourni un maximum d’efforts envers les musulmans ordinaires? Rappelle-toi des 
droits qu’ils ont sur toi, parmi lesquels: leur montrer où sont leurs intérêts, les aider dans 
leurs affaires religieuses et terrestres par les paroles et les actes, faire des rappels à 
ceux parmi eux qui sont inattentifs, instruire ceux parmi eux qui sont ignorants, soutenir 
ceux parmi eux qui sont dans le besoin, dissimuler leurs points faibles, éloigner d’eux les 
nuisances, leur apporter les bienfaits religieux et terrestres, leur vouloir du bien dans ce 
bas monde et dans l’au-delà, ne pas leur causer de préjudice et leur vouloir le bien que 
l’on veut pour soi-même(2).

8 	 L’une des significations du bon conseil est d’attirer l’attention d’autrui sur une erreur qu’il 
a commise. S’il s’agit de quelque chose de blâmable, on doit le réprouver en proportion 
de sa gravité et de l’intérêt, même si on doit pour cela soumettre son cas au détenteur de 
l’autorité ou autre, car cela est également inclus dans le fait de prodiguer le bon conseil 
envers Allah(3). De même, concernant le bon conseil, fait partie de la tradition du Prophète 
m et de ses Compagnons - qu’Allah a agréés - le fait de conseiller un homme dans l’intimité, 
car faire cela publiquement revient à le réprimander. C’est pourquoi Al-Foudayl ibn ‘Iyâd 
a dit: “Le croyant dissimule et conseille alors que le pervers dévoile et dénigre”(4).

9 	 Conseiller les détenteurs d’autorité et les gens de pouvoir se fait selon la capacité. Si on 
s’estime à l’abri de leur nuisance alors on doit les conseiller, mais si on craint d’en faire 
les frais alors il suffit de le désapprouver avec son cœur. De plus, lorsqu’on sait qu’on ne 
peut pas les conseiller, on ne doit pas agir de manière à les conforter dans leur erreur, car 
en faisant cela on les trompe et on aggrave leur trouble en plus de corrompre sa propre 
pratique religieuse et la leur.

1	 Voir A’lâm al-Hadîth (commentaire du Sahîh d’Al-Boukhârî) d’Al-Khattâbî (1/193) et Al-Moufhim Li-mâ Achkal min Talk-
hîs Kitâb Moslim d’Al-Qourtoubî (1/244).

2	 Voir Ikmâl al-Mou’lim bi-Fawâ`id Moslim d’Al-Qâdî ‘Iyâd (1/307) et Al-Kawâkib ad-Darârî d’Al-Karmânî (1/218).

3	 Voir le commentaire de Riyâd as-Sâlihîn par Ibn ‘Othaymîne (2/384).

4	 Voir Jâmi’ al-‘Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab Al-Hanbalî (1/225).



52

Suivi

10 	 Un des signes de sagesse de celui qui prodigue un conseil est qu’il recourt à l’allusion 
et n’est pas explicite, sauf si son interlocuteur ne comprend pas les allusions, et qu’il 
prodigue son conseil sans exiger que son interlocuteur l’accepte. Il doit plutôt prodiguer 
son conseil et s’acquitter de ce qu’il doit. Si son interlocuteur suit son conseil alors tant 
mieux, sinon il est rétribué pour son conseil et sa sincérité envers son frère.

11 	 Parmi ce qui relève du conseil, il y a le fait d’expliquer aux gens quels sont les hadiths 
authentiques et quels sont ceux qui ne le sont pas et de leur expliquer - en connaissance 
de cause - les degrés de fiabilité des narrateurs, c’est-à-dire, qui parmi eux mérite que 
l’on rapporte de lui et qui ne le mérite pas. On demanda à Ahmad ibn Hanbal: “Préfères-tu 
un homme qui jeûne, prie et fait des retraites spirituelles ou bien un homme qui démasque 
les innovateurs?”. Il répondit: “Celui qui veille la nuit, prie et fait des retraites spirituelles 
est bénéfique à lui-même, alors que celui qui démasque les innovateurs est bénéfique 
aux musulmans et ceci est préférable”(1). Il convient donc que le prédicateur et le juriste 
abordent ces sujets en ayant l’intention exclusive de satisfaire Allah et de considérer cela 
comme prodiguer le bon conseil envers Allah et Son Messager.

12 	 Lorsque Jarîr ibn ‘Abd Allâh, dont Allah est satisfait, exposait une marchandise, il disait 
à l’acheteur quels sont ses défauts puis il lui disait: “Si tu veux achète-la et si tu veux  
ne l’achète pas”. On lui objecta alors: “Si tu fais cela, tu ne vendras rien”. Il répondit: 
“Nous avons fait allégeance au Messager d’Allah en nous engageant à prodiguer le bon 
conseil à tout musulman”(2). Le bon conseil ne se limite donc pas à exprimer son avis, 
à se concerter et à faire triompher la religion. Il s’étend plutôt à tous les aspects de la 
vie. Ainsi, l’employé prodigue le bon conseil dans son travail en l’accomplissant comme 
il se doit, le médecin prodigue le bon conseil en faisant correctement son travail et en 
prescrivant des médicaments efficaces même s’ils ne coûtent pas cher, et l’étudiant en 
étant sérieux dans ses études et en aidant ses camarades dans la finalité d’être utile à 
lui-même et à sa communauté, etc.

1	 Majmou’ al-Fatâwâ d’Ibn Taymiyyah (28/231).

2	 Voir le commentaire du Sahih d’Al-Boukhârî d’Ibn Battâl (1/131).

Un poète a dit:

Conseille-moi en privé et évite de me conseiller dans un groupe de gens,
Car le conseil prodigué en public est une forme de réprimande que je 
n’accepte pas.
Si tu t’opposes à cela et que tu me désobéis, ne sois pas affligé si je ne 
t’obéis pas.



53





55

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

Al-‘Abbass ibn ‘Abd al-Mouttalib, dont Allah est 
satisfait, rapporte qu’il a entendu le Messager m 
d’Allah dire:

1 	 “Perçoit le goût de la foi:

2 	 celui qui se satisfait d’Allah comme Seigneur,

3 	 de l’Islam comme religion

4 	 et de Mohammad comme Messager”(1).

1	 Moslim (34).

6 La saveur de 
la foi 

	 ZIl en est parmi eux qui te critiquent au sujet 
des aumônes: s’ il leur en est donné, les voilà 
contents; mais s’il ne leur en est pas donné, 
les voilà pleins de rancœur. S’ils s’étaient 
contentés de ce qu’Allah leur avait donné 
ainsi que Son Messager et avaient dit: “Allah 
nous suffit. Bientôt Allah nous accordera Sa 
faveur de même que Son Messager!... C’est 
vers Allah que va tout notre désir”[ [Sourate 
At-Tawbah: 58-59].

	 ZNous n’ avons envoyé de Messager que 
pour qu’ il soit obéi par la permission d’Allah. 
Si, lorsqu’ils ont fait du tort à leurs propres 
personnes, ils venaient à toi en implorant le 
pardon d’Allah et si le Messager demandait 
le pardon pour eux, ils trouveraient, 
certes, Allah, Très Accueillant au repentir, 
Miséricordieux. Non!... Par ton Seigneur! Ils 
ne seront pas croyants aussi longtemps 
qu’ils ne t'auront pas demandé de juger de 
leurs disputes et qu’ils n’auront éprouvé 
nulle angoisse pour ce que tu auras décidé, 
et qu’ils se soumettent complètement [à ta 
sentence][ [Sourate An-Nissâ`: 64-65].

Il s’agit d’Abou al-Fadl Al-‘Abbass ibn ‘Abd al 
-Mouttalib ibn Hâchim ibn ‘Abd Manâf Al-Qou-
rachi Al-Hâchimî Al-Makkî, l’oncle paternel du 
Messager d’Allah m. Il est né en l’an 51 avant 
l’Hégire et était un des notables de Qouraych à 
l’époque préislamique et après l’avènement de 
l’Islam. C’est à lui que fut confié l’entretien de la 
Mosquée Sacrée et on dit qu’il embrassa l’Islam 
avant l’Hégire et qu’il dissimula sa conversion 
jusqu’à ce qu’il fût fait prisonnier à Badr. Ce 
n'est qu’à ce moment-là qu’il l’annonça. Il est 
mort en l’an 32 de l’Hégire.

Le Prophète m nous informe que la foi produit 
un fruit sucré dont ne perçoit le goût que celui 
qui est imprégné de foi et dont le cœur en est 
empli. Celu-i ci se satisfait alors d’Allah comme 
Seigneur, se soumet à l’Islam et l’adopte comme 
religion et croyance, accepte Son Prophète 
Mohammad m et reconnaît son Message et 
l’obligation de croire en lui.



56

Compréhension (fiqh)
Al-’Abbass - qu’Allah a agréé - nous informe de ce hadith qu’il a rapporté du Prophète - 
qu'Allah le couvre d’éloges et le protège - et dans lequel il est dit:

1 	 Que la foi a un goût, qu’elle procure du plaisir et qu’elle est douce. Le Prophète utilise 
l’expression percevoir le goût pour parler de la foi et l’expliquer, bien que la foi ne soit 
pas quelque chose de concret. Ainsi, de la même façon que l’être humain perçoit le goût 
de la nourriture et de la boisson et les trouve délicieux, il perçoit dans son âme l’effet de 
la foi que connaissent ceux qui l’ont expérimenté.(1)

Parmi les significations de ce plaisir, il y a l’aise, la tranquillité d’esprit et le sentiment 
d’intimité avec Allah. C’est la raison pour laquelle les actes de désobéissance deviennent 
vils pour l’être humain et il les délaisse alors. Les obligations deviennent plus faciles à 
remplir pour lui et il supporte leur peine. De plus, il ne désespère pas de la miséricorde 
d’Allah et il accepte Son décret. Ce plaisir n’est ressenti que sous certaines conditions:

2 	 La première condition est de se satisfaire d’Allah comme Seigneur, la satisfaction étant 
d’être convaincu par une chose et de s’en contenter. L’une des expressions du fait d’être 
satisfait par Allah est de croire les récits qui proviennent de Lui, de se soumettre à Ses 
jugements religieux et d’endurer patiemment Ses jugements relatifs au destin.

La satisfaction ne signifie pas reconnaître l’existence d’Allah ou Sa seigneurie, puisque 
cela est une condition de validité de l’Islam et d’ailleurs, de nombreux mécréants les 
reconnaissent. Ce qui est signifié c’est plutôt la satisfaction spécifique qui est de Le 
reconnaître comme Gestionnaire, Créateur et Législateur. On accepte ainsi Son jugement 
et on adopte Ses lois, puis on L’adore, on L’aime, on L’agrée, on s’en remet à Lui, on 
se repent à Lui sincèrement, on ne redoute rien d’autre que Lui dans son cœur et on 
se résigne à Son décret et à Sa prédestination. Cela aboutit à ne pas exprimer ce qui 
provoque Sa colère.(2)47

3 	 La deuxième condition est de se satisfaire de l’Islam comme religion, ce qui signifie 
qu’on l’accepte comme confession puis que l’on obéit à ses commandements, que l’on 
s’abstient de ses interdits, qu’on le préfère aux autres religions, qu’on en fait le pilier 
auquel on se réfère. C’est donc lui que l’on prend comme critère pour s’allier à quelqu’un 
ou s’en désavouer et on sacrifie pour lui tout ce qu’on possède de précieux.

1	 Voir le commentaire de Michkât al-Masâbîh par At-Tîbî (2/446).

2	 Voir Al-Moufhim Li-mâ Achkal min Talkhîs Kitâb Moslim d’Al-Qourtoubî (1/210) et Al-Fatâwâ al-Kubrâ d’Ibn Taymiyyah 
(2/393).



57

4 	 La troisième condition est de se satisfaire de Mohammad - qu’Allah le couvre d’éloges 
et le protège - comme Prophète et Messager. Ceci englobe le fait de reconnaître et de 
croire qu’il est un messager envoyé par Allah, d’accepter les commandements et les 
interdits qu’il a apportés de la part d’Allah ainsi qu’adopter sa religion et s’y soumettre. 
Ceci est la satisfaction de ceux qui l’aiment, le suivent, suivent sa guidée, imitent son 
exemple, lui obéissent, sacrifient ce qu’ils ont de plus cher pour défendre sa Sounna et 
attendent avec impatience de le rencontrer.

Il apparaît ainsi que le concept de la foi n’est pas présent chez une personne avant 
qu’elle n’ait réuni les trois fondements de la religion: la foi en Allah, en Son Prophète 
et en Sa religion.

La satisfaction en religion est de 
deux types:

Une satisfaction spécifique 
qui est de deux types:

Une satisfaction générale 
d’avoir embrassé l’Islam

Se satisfaire des 
malheurs et des coups 

du destin

Se satisfaire des commandements 
et des défenses par la résignation et 

le suivi



58

Suivi

1 	 Al-‘Abbass ibn ‘Abd al-Mouttalib - qu’Allah a agréé - crut en son neveu (fils de son frère) 
alors qu’il était bien plus âgé que lui et il endura pour cela l’hostilité de sa famille et 
de sa tribu. Cet exemple amène l’être humain raisonnable à accepter le vrai d’où qu’il 
provienne: d’un jeune, d’un vieux, d’un fort, d’un faible, d’un riche ou d’un pauvre.

2 	 Al-‘Abbass - qu’Allah a agréé - resta auprès du Prophète - qu’Allah le couvre d’éloges 
et le protège - lors de la bataille de Hounayne lorsque la plupart de ses Compagnons 
fuirent. Cela démontre la sincérité de son Islam et le fait qu’il avait perçu le goût de la foi 
malgré sa conversion récente. Qu’en est-il de celui qui est né musulman et qui pratique 
l’Islam depuis de nombreuses années, mais qui persiste à adorer marginalement Allah? Il 
est nécessaire que la foi se réalise en nous afin que nous devenions tels qu’Allah dit:  ZIl 
est, parmi les croyants, des hommes qui ont été sincères dans leur engagement envers 
Allah.) [Sourate Al-Ahzâb: 23].

3 	 La foi a un goût qui peut ne pas être perçu par celui qui a longtemps vécu en son sein, car 
certaines de ses vérités ne se retrouvent pas en lui ou bien parce qu’il n’a pas eu le loisir 
de comparer cette foi à la mécréance. Par conséquent, à chaque fois que tu sens que ton 
âme préfère les plaisirs de ce bas monde aux plaisirs de la foi, rappelle-lui de rechercher 
le plaisir de la foi et encourage-la à cela.

4 	 Recherche à te satisfaire d’Allah comme Seigneur en te rappelant qu’il est le Tout 
Miséricordieux et le Très Miséricordieux, le Puissant, le Sage et l’Omniscient. Rappelle-
toi aussi Ses autres attributs qui rassurent l’âme et la conduisent à croire à Ses récits, 
à se soumettre à Ses commandements et à Ses interdits, à être réconforté par Ses 
décrets, à te rappeler Ses bienfaits apparents et cachés, et à être conscient que ce que 
nous ne connaissons pas de Ses bienfaits est bien plus immense que ce que nous en 
connaissons, et que ce que nous ne connaissons pas de Sa création et de Sa sagesse 
dans Sa gestion est bien plus immense que ce que nous en connaissons.

5 	 Recherche à te satisfaire de l’Islam comme religion en te rappelant que c’est la religion 
d’Allah et il n’existe aucun être plus savant, plus sage, ni plus miséricordieux que Lui. 
L’être humain raisonnable sait déceler les aspects de perfection de cette religion qui le 
convainquent de la perfection des autres aspects qu’il ne connaît pas.

6 	 Recherche à te satisfaire du Prophète - qu’Allah le couvre d’éloges et le protège - comme 
Messager en te rappelant sa perfection dans tous les attributs humains, parmi lesquels la 
perfection de sa science et de son esprit et le soutien et la protection que lui accordait 



59

Allah. Rappelle-toi aussi ses grands sacrifices pour la communauté et sa compassion 
pour elle et le fait que si on le comparait à n’importe quelle créature, toutes paraîtraient 
déficientes en comparaison avec lui.

7 	 Ce bas monde et ce qu’il contient comme épreuves, peines et maux, devient un paradis 
pour le croyant lorsqu’il est satisfait et résigné et qu’il a la foi. C’est pourquoi il a été dit: 
“La satisfaction est le paradis du croyant et le repos des connaisseurs”. Faisons donc 
pousser notre paradis dans ce bas monde avec les mains de la satisfaction! Lorsque le 
musulman est atteint par un malheur ou qu’il manque une source de subsistance, il doit 
soumettre son affaire à Allah, et il est convaincu que seul ce qu’Allah a décrété nous 
atteint. C’est seulement alors que la sérénité s’introduit dans son cœur et qu’il cesse de 
désespérer et de se lamenter sur le passé.

8 	 Le Commandeur des Croyants, ‘Omar ibn ‘Abd al-‘Azîz, récitait cette invocation: “Ô Allah, 
rends-moi satisfait de Ton décret et bénis pour moi Ta prédestination afin que je ne 
veuille pas précipiter ce que Tu as reporté ni reporter ce que Tu as précipité”(1).

9 	 On demanda à Yahyâ ibn Mou’âdh: “Quand le serviteur atteint-il le degré de la 
satisfaction?”. Il répondit: “Lorsqu’il se conforme à quatre fondements dans sa relation 
avec son Seigneur à qui il dit: “J’accepte ce que Tu me donnes, je suis satisfait lorsque Tu 
me prives, je T’adore lorsque Tu me laisses et je Te réponds lorsque Tu m’appelles”(2). Nous 
devons donc scruter nos âmes pour savoir si ces attributs se retrouvent en nous. Chaque 
fois que nous en trouvons un, nous nous rapprochons un peu plus de la satisfaction.

1	 Voir Adab al-Mourta’î Fî ‘Ilm ad-Dou’â d’Ibn ‘Abd al-Hâdî (p.164).

2	 Voir Lawâmi’ al-Anwâr al-Bahiya d’As-Safârînî (1/359).

Un poète a dit:

Ta satisfaction est meilleure que le monde et ce qu’il contient, 
ô Toi qui possèdes complètement mon âme.

L’esprit n’a pas d’autre souhait que d’obtenir Ta satisfaction, 
c’est en effet cela son souhait suprême.

Un regard de Toi, ô mon dessein, ô mon espoir, vaut pour 
moi plus que le monde et ce qu’il contient.





61

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Tariq Ibn Chihab a dit:

1 	 Un juif vint à ‘Omar, qu’Allah a agréé, et lui 
demanda: “Ô Commandeur des Croyants, il y a un 
verset de votre Livre que vous récitez qui, s’il avait 
été révélé à nous autres juifs, nous aurions fait du 
jour de sa révélation un jour de fête”.

2 	 ‘Omar demanda: “Quel est ce verset?”. Le juif 
répondit: Aujourd'hui, J'ai parachevé pour vous 
votre religion, et accompli sur vous Mon bienfait. 
Et J’agrée l’Islam comme religion pour vous( 
[Sourate Al-Ma’ ida: 3].

3 	 ‘Omar, qu’Allah a agréé, dit alors: “Je connais 
assurément le jour où il a été révélé ainsi que le lieu 
où il a été révélé: il a été révélé au Messager d’Allah 
m à ‘Arafat, un vendredi”(1).

1	 Al-Boukhari (45) et Moslim (3017).

7 La perfection de 
la Législation 

	 ZEnvient-ils aux gens ce qu’ Allah leur a donné 
de par Sa grâce? Or, Nous avons donné à la 
famille d’ Abraham le Livre et la Sagesse; et Nous 
leur avons donné un immense royaume. Certains 
d'entre eux ont cru en lui, d’ autres d'entre eux 
s’ en sont écartés. L’Enfer leur suffira comme-
flamme (pour y brûler)[ [Sourate An-Nissa: 
54-55].

	 ZAujourd’ hui, J’ ai parachevé pour vous votre 
religion, et accompli sur vous Mon bienfait. Et 
J'agrée l’Islam comme religion pour vous [ [Sourate 
Al-Ma’ ida: 3].

Il s’agit d’Abou Hafs ‘ Omar Ibn Al- Khattab Ibn Nou-
fayl Al-Qourachi Al-’Adaw i, qui a pour ancêtre 
commun avec le Prophète m Ka’ b Ibn Lu`ayy, 
Al-Farouq, le deuxième Calife Bien Guidé, le 
premier à avoir été surnommé Commandeur des 
Croyants et le ministre du Messager d’Allah m qui 
est mort en étant satisfait de lui. Il est mort en l’an 
23 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifate As-Sahaba 
d’Abou Nou’aym (1/38), Al-Isti’ab Fi Ma’rifate Al-As’hab 
d’Ibn ‘Abd Al-Barr (3/1238) et Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir 
(3/642).

Les juifs envient aux musulmans le verset: 
ZAujourd’ hui, J’ ai parachevé pour vous 
votre religion[ et souhaitent qu’ un verset 
semblable leur ait été révélé. ‘Omar, qu’Al-
lah a agréé, les informa alors qu’il connaît le 
moment et le lieu où il a été révélé et que les 
musulmans révèrent le lieu et le jour de sa 
révélation.



Compréhension (fiqh)

62

Compréhension (fiqh)

1 	 Un savant juif - à savoir Ka’b Al-Ahbar qui embrassa l’Islam plus tard(1) - alla auprès de 
‘Omar Ibn Al-Khattab, qu’Allah a agréé, pour l’informer qu’il enviait les musulmans pour 
un verset du Noble Coran révélé et que l’ensemble des juifs souhaitaient qu’un verset 
semblable leur ait été révélé. Ils auraient en effet révéré le jour de sa révélation et en 
auraient fait un jour de fête.

2 	 ‘Omar interrogea l’homme au sujet de ce verset et il répondit qu’il s’agit des paroles 
d'Allah: ZAujourd’ hui, J’ ai parachevé pour vous votre religion, et accompli sur vous 
Mon bienfait. Et J’ agrée l’Islam comme religion pour vous) [Sourate Al-Ma’ ida: 3].

Les juifs ne s’enthousiasmaient pour ce verset que parce que celui-ci informe du 
parachèvement de la religion. Ce parachèvement eut lieu suite aux faits suivants: la 
finalisation de la prescription des lois, des peines et des obligations; l’expulsion des 
associationnistes de la Mosquée Sacrée et l’interdiction de les y laisser entrer; la puissance 
et le triomphe de l’Islam; l’humiliation de l’associationnisme et de ses adeptes; la disparition 
de la crainte de l’ennemi; la fin de l’abrogation des jugements de la religion puisque rien 
ne sera dorénavant révélé abrogeant les jugements et aucune religion future ne viendra 
l’abroger, car l'Islam est le sceau des religions; ainsi que la prise de La Mecque(2). Un des 
autres signes du parachèvement de l’Islam est qu’il n’y a pas de contradiction entre ses 
textes et la saine raison, qu’il est une religion convenant aux humains et aux djinns en 
tout lieu et en toute époque et que ses lois tiennent compte des besoins de l’être humain, 
répond à ses demandes et instaure sécurité et ordre au sein de la société.

Par ailleurs, l’accomplissement du bienfait se manifeste par le triomphe de la religion, 
l’instauration de la sécurité, la diffusion de la religion partout sur terre, la déclaration de 
l’agrément divin pour la religion de l’Islam qui ne comportera dorénavant plus aucune 
abrogation et qui ne sera pas abrogé par une autre religion, car il est le sceau des religions(3).

3 	 ‘Omar, qu’Allah a agréé, informa alors ce juif que les musulmans accordent plus d’intérêt 
à la révélation qu’eux, puisque nous connaissons le moment et le lieu où a été révélé ce 
verset et que nous honorons ce moment et ce lieu. En effet, il a été révélé au Prophète 
m alors qu’il était stationné à ‘Arafa et ce jour était un vendredi. Ce sont donc pour nous, 
deux fêtes et non une seule: la fête hebdomadaire du vendredi et le jour de ‘Arafa qui est 
également un jour de fête pour les musulmans. Le Prophète m dit en effet: “Le jour de 
‘Arafa, le jour de l’Abattage et les jours dits At-Tachrîq sont nos fêtes nous adeptes de 
l’Islam et ce sont des jours où on mange et on boit”(4)43.

1	 Voir Fath Al-Bari d’Ibn Hajar (8/270).

2	 Voir Zad Al-Massir Fi ‘Ilm At-Tafsir d’Ibn Al-Jawzi (1/513), Al-Moufhim Lima Achkal Min Talkhisse Kitab Mouslim d’Abou 
Al-’Abbass Al-Qourtoubi (7/339) et Tafsir Ibn Rajab Al-Hanbali (1/384).

3	 Voir Al-Moufhim Lima Achkal Min Talkhisse Kitab Mouslim d’Abou Al-’Abbass Al-Qourtoubi (7/339).

4	 Abou Dawoud (2419), At-Tirmidhi (773) et An-Nassa’i (4186).



63

Suivi

1 	 (1) Les ennemis de l’Islam étudient scrupuleusement l’Islam dans le but d’y déceler et lui 
imputer des ambiguïtés. Chaque étudiant en science doit donc se préparer à défendre 
l’Islam et réfuter les ambiguïtés de ceux qui veulent faire douter ses adeptes.

2 	 (1) Ne sois pas trompé par le pacifisme des mécréants, car ils sont ceux qui détestent le 
plus les musulmans pour ce qui leur a été donné.

3 	 (1) Les non musulmans nous jalousent pour le bienfait de la révélation qu’Allah nous a 
accordé, alors que toi tu es inattentif à la réciter et à comprendre ses significations!

4 	 (2) Sache que l’Islam est une religion complète qui ne comporte aucun défaut ni aucune 
contradiction dans ses textes ou entre les textes et la saine raison. Si tu crois y déceler 
une contradiction ou un défaut, tu dois te référer aux gens de science qui résolvent les 
problèmes pour toi, t’expliquent ce qui te paraît vague et obscur et font disparaître la 
contradiction que tu as cru déceler.

5 	 (3) Les fêtes ne sont pas déterminées par l’avis et la réflexion, mais uniquement par les 
textes. Ne célèbre donc aucune fête des communautés précédentes non prescrite par la 
religion.

6 	 (3) Le musulman doit être fier de sa religion, acquérir la science religieuse et éviter qu’un 
mécréant le fasse paraître comme quelqu’un qui ne connaît pas sa religion ou est ignorant 
de sa propre religion.

Un poète a dit:

Le Coran fut révélé pour construire une communauté jusqu’à ce que la religion 
et le bienfait fussent complétés.

Ô maître des gens libres, ô exemple d’abnégation, ô miséricorde permanente 
pour les mondes, tu t’es acquitté seul de l’affaire d’Allah en portant une 
charge que les montagnes peinent à porter.

Un autre poète a dit:

Les prophètes ont apporté des signes qui se sont effacés, alors que toi tu 
nous as apporté [un livre] sage qui ne s’efface pas.

Plus le temps passe plus ses versets restent d'actualité, et ils sont de surcroît 
embellis par la majesté de la vieillesse et de l’ancienneté.

Presque chacun de ses nobles mots recommande le vrai, la piété et l’entretien 
des liens de parenté.





65

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit: 

1 	 “La foi comporte soixante-dix et quelques - ou 
soixante et quelques - branches, 

2 	 la meilleure étant de dire: il n’existe pas de divinité 
excepté Allah,

3 	 et la plus infime étant d’ôter ce qui est nuisible du 
chemin.

4 	 Et la pudeur est une branche de la foi.” (Référencé 
par Al-Boukhârî et Moslim)(1).

1	 Al-Boukhârî (9) et Moslim (35).

8 Les subdivisions 
de la foi 

	 ZLes vrais croyants sont ceux dont les cœurs 
frémissent quand on mentionne Allah. Et quand Ses 
versets leur sont récités, cela fait augmenter 
leur foi. Et ils placent leur confiance en leur 
Seigneur.[ [Sourate Al-Anfâl: 2].

	 ZEt quand une Sourate est révélée, il en est 
parmi eux qui dit: “Quel est celui d’ entre vous 
dont elle fait croître la foi?”. Quant aux croyants, 
elle fait certes croître leur foi, et ils s’en réjouissent. 
Mais quant à ceux dont les cœurs sont malades, elle 
ajoute une souillure à leur souillure, et ils meurent 
dans la mécréance[ [Sourate At-Tawbah: 124-125].

	 ZEt Nous n’ avons envoyé avant toi aucun 
Messager à qui Nous n’ ayons révélé: Point de 
divinité en dehors de Moi. Adorez-Moi donc[ 
[Sourate Al-Anbiyâ`: 25].

	 ZC’est Lui qui a fait descendre la quiétude dans les 
cœurs des croyants afin qu’ ils ajoutent une foi à 
leur foi. À Allah appartiennent les armées des 
cieux et de la terre; et Allah est Omniscient et 
Sage[  [Sourate Al-Fath: 4].

Il s’agit d ’Abou Hourayra, ‘Abd ar- Rahmâne ibn 
Sakhr Ad-Dawsî Al-Azdî. Il embrassa l’Islam l’an-
née de la bataille de Khaybar et Abou Dâwoud 
dit à son sujet: “Les savants	 du hadith affirment 
unanimement qu’il est le Compagnon ayan 
rapporté le plus de hadiths.” Il occupa certaines 
fonctions de haute responsabilité et est mort à 
Médine en l’an 58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâbah d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti'ab d’Ibn ‘Abd al-Barr (4/1770), 
Ousd al-Ghâbah d’Ibn Al-Athir (3/357) et Al-Issâba Fî 
Tamyîz as-Sahâbah d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m affirme dans ce hadith que 
la foi se compose de parties qui diffèrent en 
mérite. Celle dont le mérite est le plus grand 
est le monothéisme et celle dont le mérite est 
le plus bas est le fait d’ôter ce qui est nuisible 
du chemin des gens. Entre la branche la plus 
méritoire et celle la moins méritoire, il y a de 
nombreuses branches, dont la pudeur.



66

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m nous informe que la foi est tel un arbre ayant des branches dont certaines 
sont meilleures que d'autres. Le Prophète m affirma que ces branches sont au nombre 
de soixante-dix et quelques parties et vertus, “et quelques” signifiant entre trois et neuf. 
C’est donc comme s’il avait dit que la foi comporte entre soixante-treize et soixante-dix-
neuf vertus.

Les paroles “soixante et quelques” sont un doute du narrateur et les différences de 
nombres dans les narrations ne causent pas de préjudice, car la finalité du hadith est 
de souligner la pluralité des branches de la foi. Par ailleurs, certains savants ont tenté 
de déterminer ces branches en relevant les œuvres vertueuses dans le Livre d’Allah et 
la Sounna de Son Prophète. Ce sont là des efforts intellectuels qui visent à expliquer le 
hadith.

2 	 Ensuite, le Prophète m explique que la meilleure de ces branches est la réalisation du 
monothéisme qui consiste à dire: “il n’existe pas de divinité excepté Allah”. Cela ne 
signifie pas de ne dire cette formule qu’avec la langue, mais plutôt la faire sienne et 
s’approprier ce qu’elle implique comme science, certitude, véracité, exclusivité du culte, 
amour, soumission, acceptation de ses conséquences, mécréance aux autres divinités 
que l’on prend [en disant: “excepté Allah”] et refus des opposés de cette formule que 
sont le polythéisme majeur, le polythéisme mineur et le polythéisme caché.

Cette branche est le fondement de la science, puisque aucune autre branche n’est 
acceptée sans elle. Allah dit: ZEt quiconque désire une religion autre que l’Islam, ne 
sera point agréé, et il sera, dans l’au-delà, parmi les perdants: [Sourate Âl-‘Imrâne: 85].

3 	 La branche de moindre mérite est d’éloigner ce qui est nuisible du chemin des gens, 
comme les épines, les pierres, les détritus, les clous, les pneus usagers et autre.

S’il est ordonné au musulman d’éloigner ce qui est nuisible du chemin même s’il n’est pas 
à l’origine de cette nuisance, il lui est ordonné à plus forte raison de ne pas être l’auteur 
de nuisances.



67

4 	 Parmi les branches de la foi, il y a la pudeur qui est une vertu de l’âme incitant celle-ci à 
faire ce qui est méritoire et à s’abstenir de ce qui est abject, que cette vertu soit innée chez 
l’être humain et qu’il l’entretienne ou bien qu’il l’acquière après avoir accompli des efforts. 
Par ailleurs, la pudeur est un sentiment que l’être humain expérimente spontanément au 
moins lors de certaines situations et ses fruits peuvent être résumés ainsi: Qu’Allah ne te 
voie pas là où Il t’a défendu d’être et qu’Il ne te trouve pas absent de là où Il t’a ordonné 
d’être.

Ce qui précède démontre que la foi est faite de paroles, d’œuvres et de croyances. Ainsi, 
les paroles “Il n’existe pas de divinité excepté Allah” doivent être dites avec la langue et 
le cœur et suivies par des œuvres accomplies par les membres. Or ôter ce qui est nuisible 
du chemin est une œuvre accomplie par les membres et la pudeur est une œuvre du 
cœur, bien que ses effets se manifestent sur la langue et les membres.

Elle est soit:Acquise et que l’on 
s’efforce d’acquérir

Innée et présente 
chez l’être humain 

depuis sa naissance

Obligatoire, comme lorsque le 
musulman craint qu’Allah le voit 

être coupable d’associationnisme 
ou de désobéissance ou comme 

lorsque l’on couvre sa zone 
intime.

Recommandée, comme lorsqu’on effectue beaucoup 
d’actes d’obéissance par crainte de ne pas être assez 
reconnaissant pour les bienfaits d’Allah ou lorsqu’on 
s’abstient de découvrir des parties de son corps qu’il 

ne sied pas de découvrir par respect, même si ces 
parties du corps ne font pas partie de la zone intime.

La pudeur est de deux sortes



68

Suivi

1 	 Abou Hourayra - qu’Allah a agréé - était un Compagnon du Messager d’Allah m et un 
grand savant qui fut également le gouverneur de cités majeures. Malgré cela, il faisait 
partie des gens modestes et doux, assidus dans leurs adorations. À quel point sommes-
nous donc modestes, comparés à ce qu’Allah nous a facilité comme science, prestige et 
richesse?

2 	 La foi est ce qu’il y a de plus important et c’est ce qu’Allah veut de Ses créatures, mais 
elle est malgré cela vaste et elle comporte de nombreuses branches. À quel point 
nous sommes-nous instruits à ce sujet et à quel point nous sommes-nous efforcés de 
compléter les branches qu’Allah veut que nous complétions ou bien nous contentons-
nous de certaines et en négligeons-nous d’autres?

3 	 Il arrive que quelqu’un critique d’autres personnes pour avoir négligé certaines branches 
de la foi, mais oublie que lui-même néglige d’autres branches, comme celui qui prie 
et jeûne assidûment alors qu’il néglige d’avoir un bon comportement et d’assumer les 
charges de sa famille, ou bien accorde de l’importance à acquérir un bon comportement, 
mais néglige l’obligation d’ordonner le convenable et de défendre le blâmable. Tout ceci 
nous incite à être tolérants avec les autres et à les juger selon les critères de la Législation 
et non selon les critères auxquels nous sommes habitués.



69

4 	 La foi est faite de degrés et elle a un degré supérieur et un degré inférieur qui font, tous 
les deux, partie de la foi qu’Allah aime, mais il ne convient pas de se consacrer au degré 
inférieur au détriment du degré supérieur, car soixante-dix degrés séparent les deux. 
Par conséquent, il est prioritaire et meilleur d’accomplir des efforts et de dépenser pour 
atteindre le degré supérieur. Soyons donc conscients de notre besoin pour les savants 
et accroissons notre connaissance du Livre d’Allah et de la Sounna de Son Messager m 
pour savoir ce qui est prioritaire dans la Législation.

5 	 La meilleure branche de la foi est de dire: “Il n’existe pas de divinité excepté Allah”. Que 
notre besoin est grand d’apprendre ses significations, la manière de nous acquitter 
complètement de ce qu’elle implique et de la prononcer le cœur emplit d’amour pour 
elle, avec soumission et acceptation de ce qu’elle implique comme croyances, paroles et 
œuvres.



70

Suivi

6 	 Ôter du chemin ce qui est nuisible inclut une multitude de gestes dans la vie quotidienne, 
comme enlever les pierres, les clous et les restes de pneus qui gênent les passants et les 
véhicules, que l’on fasse cela soi-même ou que l’on appelle les services concernés.

7 	 Si ôter ce qui est nuisible du chemin et d’autres actions font partie des branches de la 
foi, alors s’abstenir d’être l’auteur de nuisance fait partie des meilleures œuvres, tandis 
que nuire aux musulmans fait partie des pires œuvres. Par ailleurs, la nuisance est un 
terme général qui a une dimension physique et morale et elle inclut des méfaits comme 
jeter des détritus, faire du tapage, dégager de mauvaises odeurs, conduire de manière 
dangereuse ou mal se garer. À l’inverse, s’il est défendu d’être l’auteur de nuisance sur 
le chemin des gens, il est prescrit de faciliter le passage des gens en leur fournissant des 
moyens de confort et de loisir sur la route, comme des surfaces à l’ombre et des aires de 
repos. Parmi les exemples de textes encourageants à cela, il y a le hadith où le Prophète 
m  dit: “Prenez garde à vous asseoir sur les chemins”. On lui répondit: “Nous ne pouvons 
faire autrement, ce sont nos assemblées où nous discutons”. Le Prophète m dit alors: “Si 
vous ne pouvez faire autrement que vous asseoir [sur les chemins], donnez au chemin son 
droit”. On lui demanda: “Et quel est le droit du chemin?”. Il répondit: “Baisser le regard, 
s’abstenir de nuire, répondre au salut, ordonner ce qui est convenable et défendre ce qui 
est blâmable”(1).

8 	 Il y a une rétribution prévue pour ôter ce qui est nuisible du chemin, bien que les gens 
n’habitent pas les chemins et qu’un chemin ne soit que rarement et furtivement fréquenté. 
Il est donc à plus forte raison requis d’ôter ce qui est nuisible des lieux de rassemblement 
et de résidence des gens, comme les lieux de travail et d’apprentissage ainsi que les 
maisons. On se montre bienfaisant en faisant l’entretien de la demeure de sa famille, car 
cela permet de renforcer les liens avec celle-ci et de s’acquitter de ses droits. De même, 
on se montre plus bienfaisant encore en participant à l’entretien des mosquées qui sont 
les maisons d’Allah qu’Il permit d’ériger. Gardons donc à l’esprit cet enseignement lors de 
nos interactions journalières.

1	 Al-Boukhârî (2645) et Moslim (2121) d’après Abou Sa’îd Al-Khoudri, dont Allah est satisfait.



71

9 	 Si ôter ce qui est nuisible du chemin fait partie de la foi, alors ôter ce qui est nuisible des 
cœurs des gens fait partie à plus forte raison de la foi. On accomplit cela en les libérant de 
l’ignorance, des ambiguïtés, des insufflations de Satan et de ce qui provoque l’inquiétude 
et la mélancolie.

10 	 La pudeur est une branche de la foi qui est spécifiquement mentionnée en raison de son 
influence sur l’âme. C’est donc une vertu qui, lorsqu’elle est présente dans l’âme, mène à 
acquérir de nombreuses qualités et dissuade de se rendre coupable de vices. Il se peut 
que cette vertu soit présente chez l’être humain sans qu’il ne s’en rende compte et il se 
peut qu’il la perde sans qu’il ne s’en rende compte non plus, particulièrement lorsque cela 
a lieu progressivement sous l’effet des assauts répétés de la perversité et de la rudesse. 
Allons-nous scruter la présence de ce sentiment en nous-mêmes? Et allons-nous faire en 
sorte qu’il s’accroisse?

11 	 La pudeur n’est pas un acte négatif consistant à avoir honte d’œuvrer, mais plutôt une 
vertu positive poussant à délaisser ce qui est hideux et à faire ce qui est beau, comme cela 
est le cas pour celui qui ressent de la pudeur à l’égard d’Allah qui lui a accordé le bienfait 
de la science qu’il ne diffuse pas, ou bien le bienfait de la richesse qu’il ne dépense pas, 
ou bien le bienfait de la belle voix ou de l’éloquence dont il ne se sert pas pour prêcher. 
C’est aussi le cas pour celui qui a honte de découvrir sa zone intime, de commettre un 
péché ou être coupable d’un vice, comme la lâcheté, l’avarice ou la paresse.

12 	 La meilleure pudeur est la pudeur à l’égard d’Allah et si tu veux en avoir une idée pour la 
concrétiser dans ta vie, rappelle-toi de ces paroles: “Je te recommande d’avoir autant de 
pudeur à l’égard d’Allah qu’à l’égard d’un homme vertueux de ton peuple”(1).

1	 Ahmad dans Az-Zouhd (46), Al-Bayhaqî dans Chou’ab al-Îmâne (6/145) avec une chaîne de narration remontant 
juqu’au Prophète m, d’après le hadith de Sa’îd ibn Yazîd, dont Allah est satisfait.





73

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

On rapporte que ‘Imrâne ibn Hossaine - qu’Allah a 
agréé - a dit:

1 	 J’entrai auprès du Prophète m  après avoir attaché 
ma chamelle près de la porte.

2 	 Des gens des Banou Tamîm vinrent le trouver et 
il m dit: “Acceptez la bonne nouvelle, ô Banou 
Tamîm”.

3 	 Ils répondirent: “Tu nous as déjà annoncé la bonne 
nouvelle, fais-nous donc maintenant un don”. Ils 
dirent cela deux fois.

4 	 Ensuite des gens du Yémen entrèrent auprès de 
lui et il dit: “Acceptez la bonne nouvelle, ô gens 
du Yémen, puisque les Banou Tamîm ne l’ont pas 
acceptée”.

5 	 Ils répondirent: “Nous l’acceptons, ô Messager 
d’Allah”.

6 	 Puis ils dirent: “Nous sommes venus t’interroger au 
sujet de telle affaire”.

7 	  Il dit: “Il y avait Allah et rien d’autre que Lui.

8 	 Son Trône était sur l’eau.

9 	 Il écrivit dans la Mention toute chose

10 	 et Il créa les cieux et la Terre”.

11 	 C’est alors qu’un homme cria: Ta chamelle est 
partie, ô fils de Hossaine. Je partis, mais le mirage 
s’interposa entre elle et moi.

12 	 Par Allah, j’aurais préféré l’avoir délaissée”(1).

1	 Al-Boukhari (3191).

9
Parmi les manifestations 
de monothéisme de la 
seigneurie envers Allah 
– exalté soit-Il 

	 ZEt c’est Lui qui a créé les cieux et la terre en 
six jours - alors que Son Trône était sur l’ eau[ 
[Sourate Houd: 7].

	 ZC’est Nous qui ressuscitons les morts et 
écrivons ce qu’ ils ont fait [pour l’ au-delà] ainsi 
que leurs traces. Et Nous avons dénombré 
toute chose dans un registre explicite[ [Sou-
rate Yâsîne: 12].

	 ZDis: “Renierez-vous [l’ existence] de celui qui a 
créé la terre en deux jours et Lui donnerez-vous 
des égaux? Tel est le Seigneur de l’univers, 
c’est Lui qui a fermement fixé des montagnes 
au-dessus d’elle, l’a bénie et lui assigna ses 
ressources alimentaires en quatre jours d’égale 
durée. [Telle est la réponse] à ceux qui t’inter-
rogent. Il S’est ensuite adressé au ciel qui était 
alors fumée et lui dit, ainsi qu’à la terre: “Venez 
tous deux, bon gré, mal gré”. Tous deux dirent: 
“Nous venons obéissants”. Il décréta d’en faire 
sept cieux en deux jours et révéla à chaque ciel 
sa fonction. Et Nous avons décoré le ciel le plus 
proche de lampes (étoiles) et l’avons protégé. 
Tel est l’Ordre établi par le Puissant, l’Omnis-
cient[ [Sourate Foussilate: 9-12].

	 ZNous avons créé toute chose avec mesure[ 
[Sourate Al-Qamar: 49].

Il s’agit de ‘Imrâne ibn Hossaine ibn ‘Obayd Al-
Khouzâ’î Abou Noujayd. Il embrassa l’Islam en l’an 
7 de l’Hégire, l’année de la bataille de Khaybar, et 
il porta l’étendard de Khouzâ’ah lors de la prise 
de La Mecque. ‘Omar ibn al-Khattâb, dont Allah 
est satisfait, l’envoya à Bassora afin d’instruire ses 
habitants. Ses invocations étaient exaucées et il 
ne vécut pas la période des troubles. Il est mort 
en l’an 53 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâba d’Abou 
Nou’aym (4/2108), Al-Isti'ab Fî Ma‘rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (3/1208), Ousd al-Ghâbah d’Ibn Al-Athir (4/269) et 
Al-Isâba Fî Tamyîz as-Sahâba d’Ibn Hajar (4/584).

Le Prophète m nous informe de certains attributs 
et actes d’Allah qui relèvent de l’Inconnaissable. 
Il dit ainsi qu’Il existe depuis l’éternité avant toute 
chose et que Son Trône était sur l’eau avant de 
créer les cieux et la Terre. Ensuite il affirma qu’Il 
écrivit dans la Tablette Préservée les prédestina-
tions	 des serviteurs et ce qui leur arrivera, puis 
qu’Il créa après cela les cieux et la Terre.



74

Compréhension (fiqh)

1 	 ‘Imrâne ibn Hossaine, dont Allah est satisfait, entra auprès du Prophète m et il attacha 
la patte avant à la patte arrière de son chameau afin qu’il ne s’égare pas ou qu’il ne 
s’échappe.

2 	 Alors qu’il était assis auprès du Prophète m, une délégation de la tribu des Banou Tamîm 
entra et le Prophète m leur dit: “Réjouissez-vous”. Il était requis d’eux qu’ils acceptent la 
bonne nouvelle annoncée par le Messager d’Allah m, quelle qu’elle soit, particulièrement 
s’il leur annonce que celui qui embrasse l’Islam échappe à un séjour éternel dans le Feu(1)16.

3 	 Lorsque les Banou Tamîm entendirent parler de la bonne annonce, ils préférèrent 
demander quelque chose de ce bas monde et ils dirent: “Tu nous as déjà annoncé la 
bonne nouvelle, fais-nous donc un don”. Il se mit alors en colère contre eux parce qu’ils 
n’ont pas accordé d’importance à la bonne nouvelle, ont limité leur espoir à ce bas monde 
éphémère et n’ont compris de la bonne annonce que le don matériel.

4 	 Puis des gens du Yémen entrèrent auprès de lui après cela, à savoir les Ach’arites qui sont 
la tribu d’Abou Moussa Al-Ach’arî, dont Allah est satisfait, et il leur dit: “Acceptez la bonne 
nouvelle, puisque les Banou Tamîm ne l’ont pas acceptée”. Même si les Banou Tamîm 
venaient d’embrasser l’Islam, ils n’ont pas, en raison de leur conversion récente, accepté 
la bonne nouvelle comme il se doit et l’ont associée à une demande de biens. C’était donc 
comme s’ils ne l’avaient pas acceptée(2)17. 

5 	 Les gens du Yémen étaient plus savants que les Banou Tamîm, puisqu’ils ont accepté la 
bonne nouvelle sans condition ni exigences et c’est la raison pour laquelle le Prophète m 
a dit: “La foi est yéménite et la sagesse est yéménite”18.

6 	 Puis après avoir accepté la bonne nouvelle, ils interrogèrent le Messager d’Allah m au 
sujet de cet univers ou de la création qu’ils observent. La question ne mentionnait pas 
explicitement cela, c’est plutôt dans la réponse que l’on apprend qu’il s’agit de cela.

7 	 Le Prophète m répondit à leur question en disant qu’Allah existait et rien de ce monde 
visible n’existait avec Lui, ni les cieux ni la Terre. Cela n’exclut pas qu’Il ait créé d’autres 
choses, puisque le Trône a été créé avant cela et existe comme le démontre ce hadith et 
Allah crée ce qu’Il veut(3)19.

1	 Voir Fath al-Bârî d’Ibn Hajar (13/409). 17 Voir Fath al-Bârî d’Ibn Hajar (13/409). 18 Al-Boukhari (3499) et Moslim (52).

2	 Majmou’ al-Fatâwâ d’Ibn Taymiyya, à comparer avec Fath al-Bârî d’Ibn Hajar (6/289).

3	 Moslim (2653).



75

8 	 Ensuite le Prophète m les informa que Son Trône était sur l’eau avant qu’Il ne crée les 
cieux et la Terre. Allah dit:  ZEt c’est Lui qui a créé les cieux et la terre en six jours, alors 
que Son Trône était sur l’eau: [Sourate Houd: 7]. Puis après avoir créé les cieux et la Terre, 
Il s’établit sur le Trône au- dessus des cieux. Allah dit à propos de cela:  ZVotre Seigneur, 
c’est Allah, qui a créé les cieux et la terre en six jours, puis S’est établi sur le Trône: 
[Sourate Al-A’râf: 54].

Le Trône du Tout Miséricordieux est la créature la plus éminente et la plus immense, le 
mot trône désignant le mobilier à partir duquel est exercée la souveraineté.

9 	 Le Prophète m expliqua ensuite qu’Allah écrivit les prédestinations des serviteurs et ce 
qui se produira dans tout l’univers dans la Tablette Préservée. On rapporte que ‘Abd 
Allah ibn ‘Amr ibn al- ‘Âsse a dit: “J’ai entendu le Messager d’Allah m dire: “Allah écrivit 
les prédestinations des créatures cinquante mille ans avant de créer les cieux et la Terre”. 
Puis il dit: “Son Trône était alors sur l’eau”.

10 	 Puis le Prophète m nous informa qu’Allah créa les cieux et la Terre après avoir créé l’eau 
et le Trône et écrit la prédestination des serviteurs dans la Tablette Préservée. Allah 
détailla une part de la création des cieux et de la Terre lorsqu’Il dit:  ZDis: “Renierez-
vous [l’existence] de celui qui a créé la terre en deux jours et Lui donnerez-vous des 
égaux? Tel est le Seigneur de l’univers, c’est Lui qui a fermement fixé des montagnes 
au-dessus d’elle, l’a bénie et lui assigna ses ressources alimentaires en quatre jours 
d’égale durée. [Telle est la réponse] à ceux qui t’interrogent. Il S’est ensuite adressé 
au ciel qui était alors fumée et lui dit, ainsi qu’à la terre: “Venez tous deux, bon gré, 
mal gré”. Tous deux dirent: “Nous venons obéissants”. Il décréta d’en faire sept cieux 
en deux jours et révéla à chaque ciel sa fonction. Et Nous avons décoré le ciel le plus 
proche de lampes (étoiles) et l’avons protégé. Tel est l’Ordre établi par le Puissant, 
l’Omniscient: [Sourate Fussilate: 9-12].

11 	 Ensuite quelqu’un informa ‘Imrâne que sa chamelle s’était libérée de son lien et qu’elle 
s’était enfuie. Il sortit pour s’assurer qu’elle était encore là, mais il ne la trouva pas et le 
mirage, c’est-à-dire l’eau qui semble sortir du sol que l’on voit dans le désert lorsqu’il fait 
très chaud, s’interposa entre elle et lui.

12 	 ‘Imrâne regretta alors d’être sorti de chez le Messager d’Allah m, puisque sa sortie le 
priva d’écouter la fin des propos du Prophète m.



76

Suivi

1 	 ‘Imrâne ibn Hossaine attacha sa chamelle à la porte de la Mosquée du Prophète m et ceci 
est une expression du fait de s’en remettre à Allah: on recourt aux causes puis on confie 
son affaire à Allah. En effet, ‘Imrâne ne s’est pas dit: Je la laisse livrée à elle-même et je 
m’en remets à Allah.

2 	 Le Prophète m aimait annoncer de bonnes nouvelles à ses Compagnons. Embellis donc 
tes paroles en l’agrémentant de toutes sortes de bonnes nouvelles, comme la bonne 
annonce du paradis immédiat et futur qu’a préparé Allah à l’attention des gens qui ont 
la foi et font preuve de patience, ou la bonne annonce de la dissipation des peines et de 
la disparition des craintes. Pour leur part, les enseignants ne doivent pas se contenter 
d’expliquer les jugements relatifs à la jurisprudence, au dogme et autre sans s’adresser 
aux âmes de leurs élèves.

3 	 Le succès dans l’au-delà n’est égalé par aucun autre succès. C’est la raison pour laquelle 
le Prophète m fut en colère contre les Banou Tamîm lorsqu’ils ne se contentèrent pas 
de la bonne annonce et qu’ils réclamèrent des dons. Vois à quel point nous sommes 
perdants lorsque nous aspirons à être rétribués dans ce bas monde, que nous appelons 
à jouir de ce bas monde et que nous sommes inattentifs au monde de l’au-delà qui est 
bien plus éminent.



77

4 	 N’aie pas honte de questionner sur un aspect de la religion, qu’il s’agisse de jugements 
législatifs qui concernent le licite et l’illicite, ou bien qu’il s’agisse de ce qui se passera lors 
de la Résurrection ou des récits des peuples du passé.

5 	 Entretiens un bon soupçon à l’égard de ton Seigneur, car Il a le pouvoir de réaliser ce que 
tu souhaites. Celui qui a été capable de créer un univers aussi vaste et de l’administrer 
n'est-Il pas capable d’exaucer ton invocation?

6 	 Sachant qu’Allah a écrit les prédestinations des créatures avant d’avoir créé les cieux et 
la Terre, il ne convient pas qu’un serviteur regrette le bien dont il n’a pas bénéficié ni qu’il 
soit affligé par le mal dont il est atteint, car cela signifierait que le serviteur est mécontent 
du destin d’Allah.

7 	 ‘Imrâne ibn Hossaine, dont Allah est satisfait, regretta d’être sorti pour s’assurer de la 
présence de sa chamelle et d’avoir pour cela délaissé le Prophète m qui parlait. Ceci 
démontre le mérite de la science religieuse et le fait qu’il est meilleur de l’acquérir et de 
la comprendre plutôt que de se préoccuper de ce bas monde et ce qu’il contient. Il ne 
convient donc pas qu’un être humain raisonnable soit inattentif à un tel mérite.





79

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Dharr, qu’Allah a agréé, rapporte du Prophète 
m qu’ Allah a dit:

1 	 “Ô Mes serviteurs, Je Me suis interdit l’injustice et 
Je l’ai rendue interdite entre vous. Ne soyez donc 
pas injustes les uns envers les autres.

2 	 Ô Mes serviteurs, vous êtes tous égarés, sauf celui 
que Je guide. Demandez-Moi donc de vous guider 
et Je vous guiderai.

3 	 Ô Mes serviteurs, vous êtes tous affamés, sauf 
celui que Je nourris. Demandez-Moi donc de vous 
nourrir et Je vous nourrirai.

4 	 Ô Mes serviteurs, vous êtes tous nus, sauf celui que 
J’habille. Demandez-Moi donc de vous habiller et 
Je vous habillerai!

5 	 Ô Mes serviteurs, vous commettez des fautes de 
nuit comme de jour, et c’est Moi qui pardonne 
tous les péchés. Demandez-Moi donc de vous 
pardonner et Je vous pardonnerai.

6 	 Ô Mes serviteurs, vous n’aurez jamais le pouvoir 
de Me nuire et vous n’aurez jamais le pouvoir de 
M’être utiles.

7 	 Ô Mes serviteurs, si le premier et le dernier d’entre 
vous, hommes et djinns confondus, avaient le 
cœur de l’homme le plus pieux parmi vous, cela 
na’jouterait rien à Mon royaume.

8 	 Ô Mes serviteurs, si le premier et le dernier d’entre 
vous, hommes et djinns confondus, avaient le cœur 
de l’homme le plus pervers parmi vous, cela ne 
diminuerait en rien Mon royaum.

9 	 Ô Mes serviteurs, si le premier et le dernier d’entre 
vous, hommes et djinns confondus, se réunissaient 
dans une même plaine pour Me solliciter et que Je 
donnais à chacun satisfaction, cela ne diminuerait 
ce qu’il y a auprès de Moi que ce qu’une aiguille 
plongée dans la mer diminuerait de son eau.

10 	 Ô Mes serviteurs, ce ne sont que vos œuvres que 
Je recense pour vous en vue de vous en rétribuer 
pleinement. Quiconque trouve un bien, qu’il loue 
Allah! Quant à celui qui trouve autre chose, qu’il ne 
blâme que sa propre personne”(1).

1	 Moslim (2577).

Parmi les manifestations 
de monothéisme de la 
divinité envers Allah – 
exalté soit-Il 

	 ZCertes, Allah ne lèse (personne), fût-ce du 
poids d’un atome. S’il est une bonne action, Il 
la double, et accorde une grosse récompense 
de Sa part.[ [Sourate An-Nissa: 40].

	 Z… Celui qui m’a créé, et c’est Lui qui me guide; 
et c’est Lui qui me nourrit et me donne à boire; et 
quand je suis malade, c’est Lui qui me guérit, et 
qui me fera mourir, puis me redonnera la vie, et 
dont j'espère le pardon de mes fautes le Jour de 
la Rétribution[ [Sourate Ach-Chou’ara: 78-82].

	 ZDis: Ô Mes serviteurs qui avez commis des 
excès à votre propre détriment, ne désespé-
rez pas de la miséricorde d’Allah. Car Allah 
pardonne tous les péchés. Oui, c’est Lui le 
Pardonneur, le Très Miséricordieux[ [Sourate 
Az-Zoumar: 53].

	 ZCeux qui sont dans les cieux et la terre L’im-
plorent. Chaque jour, Il accomplit une œuvre

nouvelle[ [Sourate Ar-Rahmane: 29].

	 ZEt quiconque ne croit pas... Allah Se passe lar-
gement des mondes[ [Sourate Âl-’Imrane: 97].

Il s’agit d’Abou Dharr dont le nom complet est 
Joundoub ibn Jounâda Al-Ghifârî, l’ascète et 
véridique, qui est un des plus importants et 
méritoires Compagnons. Il adora Allah trois ans 
durant avant l’envoi du Prophète m et veillait la 
nuit pour prier. Ayant embrassé l’Islam au tout 
début de la prédication, au point que l’on ait dit 
de lui qu’il fut le quatrième converti, il se rendit 
au Levant après la mort d’Abou Bakr et il vécut 
là-bas jusqu’à ce que ‘Othmane devînt calife. Ce 
dernier le fit venir et le logea à Ar-Rabadha où il 
est mort en l’an 32 de l’Hégire. Ce fut ‘Abd Allah 
ibn Mas’oud qui dirigea sa prière mortuaire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâba d’Abou 
Nou’aym (2/557), Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (1/252) et Ousd al-Ghâba d’Ibn Al-Athir (1/211).

Notre Seigneur - Gloire et Majesté à Lui - nous 
informe qu’Il a déclaré l’injustice illicite et qu’il 
défendit aux gens d’être injustes, puis Il se 
rapprocha de Ses créatures en leur disant qu’Il 
est Celui qui guide, qui pourvoie, qui pardonne 
et qui fait miséricorde. Il affirma ensuite que per-
sonne parmi Ses créatures n’a le pouvoir de Lui 
nuire ou de Lui être utile. Puis Il nous informa de 
l’étendue de Ses réserves qui ne se vident jamais 
et que ce que le serviteur obtient est le résultat 
de ses œuvres. Que l’être humain choisisse bien 
ce qu’il va prendre comme réserve pour sa vie 
future.

10



80

Compréhension (fiqh)
Le Prophète m rapporte de son Seigneur - Gloire et Majesté à Lui - un hadith qoudsi. Un hadith 
qoudsi étant des paroles d’Allah qui ne font pas partie du Coran. Ses termes proviennent du 
Prophète m et sa signification provient d’Allah, alors que les termes et les significations du 
Coran, proviennent d’Allah.

1 	 Allah appelle Ses serviteurs par miséricorde envers eux en disant: “Ô Mes serviteurs” 
et les informe qu’Il S’est interdit l’injustice bien qu’Il ait le pouvoir d’être injuste. Allah 
dit:  ZCertes, Allah ne lèse (personne), fût-ce du poids d’un atome. S’il est une bonne 
action, Il la double, et accorde une grosse récompense de Sa part: [Sourate An-
Nissa: 40]. Par ailleurs, Allah possède la souveraineté, la création et toute chose, mais Il 
S’est, malgré cela, interdit l’injustice. Ceci est un préambule avant qu’Il nous informe qu’Il 
déclara l’injustice illicite pour les gens et qu’Il leur défendit d’être injustes les uns envers 
les autres.

L’injustice consiste à ne pas mettre une chose à la place où elle doit être, c’est pourquoi 
Allah déclara l’associationnisme illicite et le qualifia d’immense injustice. Toute injustice 
entre les serviteurs, qu’elle concerne l’atteinte à la vie, aux biens ou à l’honneur est 
vigoureusement illicite, même s’il ne s’agit que d’un empan de terre. Allah menaça celui 
qui commet une injustice en disant:  ZEt ne pense point qu’Allah soit inattentif à ce que 
font les injustes.: [Sourate Ibrahim: 42] et ordonna d’être équitables, même avec l’ennemi:  
Z Ô les croyants! Soyez stricts (dans vos devoirs) envers Allah et (soyez) des témoins 
équitables. Et que la haine pour un peuple ne vous incite pas à être injustes. Pratiquez 
l’équité: cela est plus proche de la piété: [Sourate Al-Ma’ida: 8].

2 	 Ensuite Allah réitère Son appel à Ses serviteurs et les informe que tous les gens sont 
dans un égarement total, sauf ceux à qui Allah montre le vrai et facilite d’y accéder, car 
les gens sont sortis des ventres de leurs mères en ne sachant rien, et l’être humain, de 
par son pouvoir limité, n’a pas la capacité de trancher de la justesse d’une chose en ne 
se basant que sur son simple avis. Ses connaissances et son pouvoir ne peuvent lui en 
donner la possibilité. Les gens ont fini par diverger et fonder plusieurs écoles de pensée, 
les ambiguïtés sont devenues nombreuses et les désirs ont fini par prendre le dessus. 
L’intelligence n’est pas en cause, car nombreux sont les gens intelligents qui commettent 
des fautes, mais l’être humain bien guidé est celui qu’Allah a guidé et raffermi sur le vrai. 
Voici pourquoi Allah ordonna à Ses serviteurs de Lui demander de les guider(1).

1	 Voir Al-Moufhim Li-mâ Achkal Min Talkhîs Kitâb Moslim d’Al-Qourtoubî (6/552-553).



81

En outre, la guidée ne se limite pas à ce qu’accepter et embrasser l’Islam soit facilité, 
mais englobe la connaissance de ses jugements et de ses lois et la soumission aux 
commandements et aux interdits apportés par le Prophète m. Voilà pourquoi Allah 
ordonna à Ses serviteurs croyants de répéter dans leurs prières:  ZGuide-nous dans le 
droit chemin: [Sourate Al-Fatiha: 6](1).

3 	 Puis Allah réitère une deuxième fois Son appel à Ses serviteurs et les informe que 
tous les gens sont affamés, excepté ceux qu’Allah nourrit. Les gens ont donc besoin 
de Lui demander de les nourrir, car s’Il le voulait, Il rendrait la nourriture de la Terre 
inconsommable, Il rendrait l’être humain pauvre ou bien Il l’empêcherait de se nourrir à 
cause d’une maladie, d’un emprisonnement ou d’une autre raison. L’être humain ne se 
nourrit donc que grâce à Allah.

4 	 Allah réitère une troisième fois Son appel à Ses serviteurs et les informe que tous les gens 
sont nus et n’ont pas de vêtements, excepté ceux qu’Allah habille. Les gens ont donc 
besoin de demander leurs vêtements à Allah, car s’Il le voulait Il les empêcherait, de la 
manière qu’Il le veut, de s’habiller.

La nourriture et les habits sont des exemples de subsistance, les créatures ayant besoin 
d’Allah pour obtenir leur subsistance tout comme elles ont besoin de Lui pour être 
guidées:  ZEn vérité, c’est Allah qui est le Grand Pourvoyeur, Le Détenteur de la force, 
l’Inébranlable: [Sourate Adh-Dhariyate: 58].

5 	 Puis Allah réitère une quatrième fois Son appel à Ses serviteurs et leur rappelle leur 
déficience permanente qui se manifeste par les péchés qu’ils commettent de nuit et de 
jour. Malgré cela, Il pardonne tous les péchés, aussi nombreux et aussi immenses soient-
ils et eux, pour leur part, ont besoin d’implorer Son pardon:  ZDis: Ô Mes serviteurs qui 
avez commis des excès à votre propre détriment, ne désespérez pas de la miséricorde 
d’Allah. Car Allah pardonne tous les péchés. Oui, c’est Lui le Pardonneur, le Très 
Miséricordieux: [Sourate Az-Zoumar: 53]. Par ailleurs, le Prophète m nous informa qu’Allah 
tend Sa main la nuit pour que le fautif du jour se repente et tend Sa main le jour pour que 
le fautif de la nuit se repente, jusqu’au jour où le soleil se lèvera de son Couchant(2).

1	 Voir Jâmi’ al-Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab Al-Hanbalî (2/40).

2	 Moslim (2759) d’après Abou Moussa Al-Ach’arî, qu’Allah a agréé.



82

Compréhension (fiqh)

6 	 Ensuite Allah réitère une cinquième fois Son appel à Ses serviteurs et les informe qu’ils 
ne sont rien comparés à Allah. Ils ne lui causent aucun préjudice en mécroyant en Lui, en 
Le combattant ou en commettant d’autres actes contre Lui, car ils sont impuissants et 
ils vivent dans Son Royaume. À l’inverse, ils ne Lui sont d’aucune utilité lorsqu’Ils croient 
en Lui, font triompher Sa religion ou accomplissent d’autres actes en Sa faveur, car il se 
passe d’eux et de ce qu’ils font. Puis Il donna des exemples illustrant le fait qu’Il se passe 
d’eux.

7 	 Allah réitère une sixième fois Son appel à Ses serviteurs et les informe que l’obéissance de 
tous les serviteurs ne Lui est aucunement utile. Ainsi, si la foi de tous les êtres humains et 
les djinns était aussi forte que celle du Prophète m, cela n’ajouterait rien à Son Royaume. 
Allah dit:  ZEt quiconque lutte, ne lutte que pour lui-même, car Allah peut Se passer de 
tout l’univers: [Sourate Al-'Ankaboute : 6].

8 	 Puis Allah réitère une septième fois Son appel à Ses serviteurs et les informe que la 
désobéissance de tous les serviteurs ne Lui est pas préjudiciable. Ainsi, si leur mécréance 
et leur perversité étaient aussi fortes que celles d’Iblîs, cela n’enlèverait rien à Son 
Royaume. Allah dit:  ZN’aie (ô Mohammad) aucun chagrin pour ceux qui se jettent 
rapidement dans la mécréance. En vérité, ils ne nuiront en rien à Allah. Allah tient à 
ne leur assigner aucune part de biens dans l’au-delà. Et pour eux il y aura un énorme 
châtiment. Ceux qui auront troqué la croyance contre la mécréance ne nuiront en rien 
à Allah. Et pour eux un châtiment douloureux.: [Sourate Âl-’Imrane: 176-177]. 

9 	 Ensuite Allah mentionne l’immensité de Sa grâce et de Ses bienfaits qui ne peuvent être ni 
dénombrés ni comptés. Il affirme ainsi que si toutes les créatures qui ont existé depuis la 
création des cieux et de la Terre se tenaient dans un même terrain et que chacune d’elles 
invoquait Allah pour qu’Il lui accorde des dons et une subsistance puis qu’Allah lui donnait 
ce qu’Il veut, cela ne changerait en rien Son Royaume et ne diminuerait en rien Sa grâce 
et Son bien. Il énonça pour cela une métaphore, celle d’une aiguille qui est introduite dans 
la mer: celle-ci diminuerait-elle de son eau? Il en est de même pour la grâce d’Allah qui est 
infinie.



83

10 	 Puis Allah nous informe que le sort de l’être humain dépend de ses œuvres, car Allah 
écrit nos œuvres et nous rétribue en conséquence. Ainsi, celui qui trouve le Jour de la 
Résurrection du bien qu’Allah a apprêté pour lui, qu’il Le loue pour l’avoir guidé vers la foi 
et lui avoir facilité de faire le bien. S’il trouve au contraire quelque chose de mal, ce n’est 
alors que le résultat de ses œuvres et il ne doit s’en prendre qu’à lui-même.



84

Suivi

1 	 Prends garde à l’injustice, car elle est le pire des péchés et réfléchis à cela afin de ne pas 
commettre d’injustice. En effet, l’associationnisme fait partie des injustices et il consiste 
à attribuer un associé à Allah dans ce qui n’est réservé qu’à Allah, même s’il s’agit 
d’associationnisme mineur, comme l’ostentation à l’égard des créatures dans la prière, la 
science et autre. Violer les droits d’autrui fait aussi partie de l’injustice, qu’il s’agisse de 
priver sans droit un employé de son salaire, de prendre à quelqu’un sa place de parking 
ou de proférer des moqueries. L’une des pires formes d’injustice est que l’être humain 
soit injuste à l’égard de lui-même et entre en Enfer pour un plaisir éphémère.

2 	 Réfléchis aux différents résultats qui pourraient survenir après chaque œuvre que tu 
accomplis et rappelle-toi toujours de demander à ton Seigneur la guidée et la subsistance, 
car ceci n’est du ressort que d’Allah seul et Il aime entendre l’invocation de Son serviteur.

3 	 Ne te limite pas à solliciter Allah pour tes besoins de l’au-delà, car nous avons besoin 
d’Allah à tout instant et nous sommes nus, affamés et égarés lorsque nous sommes 
privés de Sa grâce.

4 	 Allah nous a créés afin que nous Lui obéissions et Il mit à notre disposition la nuit et le 
jour afin que nous L’adorions. Malgré cela nous commettons de nombreux péchés dans la 
clarté du jour ou l’intimité de la nuit. Réparons donc cela en implorant constamment Son 
pardon et en L’adorant, particulièrement au début et à la fin du jour.

5 	 Lorsque tu accomplis un acte d’obéissance, ne considère pas avoir fait une faveur à Allah 
et ne crois pas que pour cela tu as acquis le droit que ton invocation soit exaucée ou que 
ton rang soit élevé, car Allah se passe de toi alors que toi tu as besoin de Lui.

6 	 Ne sois pas triste lorsque tu vois un acte de désobéissance ou de la mécréance, car ceci 
ne cause aucun préjudice à Allah et si Allah l’avait voulu, ils n’auraient pas commis cela. 
Accomplis donc des adorations et prodigue des conseils tel que cela t’a été ordonné et 
ne sois pas triste.

7 	 Ne pense jamais que tu invoques trop Allah, ni qu’Allah peut penser que ce qu’Il t’a donné 
est immense. Allah dit en effet:  ZCeux qui sont dans les cieux et la terre L’implorent. 
Chaque jour, Il accomplit une œuvre nouvelle: [Sourate Ar-Rahmane: 29]. Le Prophète 
m dit pour sa part: “La main d’Allah est pleine et aucune dépense ne peut la rendre vide. 
Il dépense le jour et la nuit, pouvez- vous imaginer ce qu’il a dépensé depuis qu’Il a créé 
les cieux et la Terre? Et bien cela n’a rien réduit de ce qu’Il a dans Sa main droite”(1).

1	 Al-Boukhari (7419) et Moslim (993).



85

8 	 Énoncer des paraboles est un style efficace d’enseignement qui crée un véritable effet. 
Vois comment la représentation de l’aiguille qui est introduite dans la mer s’imprime dans 
l’esprit et est claire. Veille donc à rendre les concepts accessibles aux esprits des gens en 
énonçant des paraboles concrètes et faciles à comprendre(1).

1	 Voir le commentaire de Riyâd as-Sâlihine par Ibn ‘Othaymine (2/433).

Un poète a dit:

Par Allah, l’injustice est une bassesse, mais le pécheur est le pire 
injuste qui soit.

Nous irons auprès du Juge le Jour du Jugement et c’est auprès 
d’Allah que les adversaires seront réunis.

Un autre a dit:

Ne sollicite les enfants d’Adam pour aucun besoin, mais sollicite 
plutôt Celui dont les portes ne sont jamais fermées.

Allah est en colère lorsque tu t’abstiens de Le solliciter, alors que 
c’est lorsque tu le sollicites que l’enfant d’Adam est en colère.





87

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Allah a quatre-vingt-dix-neuf Noms,

2 	 soit cent moins un.

3 	 Celui qui les cerne entrera au Paradis”.

4 	 Le Prophète m ajouta dans une autre narration: “Il 
est impair et il aime ce qui est impair”. (Référencé 
par Al-Boukhârî et Moslim).(1)

1	 Al-Boukhârî (2736) et Moslim (2677).

11 Parmi les Noms 
d’Allah – exalté 
soit-Il 

	 ZC’est à Allah qu’ appartiennent les noms 
les plus beaux. Invoquez-Le par ces noms et 
laissez ceux qui profanent Ses noms: ils seront 
rétribués pour ce qu’ils ont fait[ [Sourate Al-A’ 
râf: 180].

	 ZDis: Invoquez Allah, ou invoquez le Tout Misé-
ricordieux. Quel que soit le nom par lequel vous 
l’appelez, Il a les plus beaux noms[ [Sourate 
Al-Isrâ`: 110].

	 ZC’est Lui Allah. Nulle divinité autre que Lui, 
le Connaisseur de l'Invisible tout comme du 
visible. C’est Lui, le Tout Miséricordieux, le Très 
Miséricordieux. C’est Lui, Allah. Nulle divinité 
autre que Lui; Le Souverain, Le Pur, L’Apai-
sant, Le Rassurant, Le Prédominant, Le Tout 
Puissant, Le Contraignant, L’Orgueilleux. Gloire 
à Allah! Il transcende ce qu’ils Lui associent.

C’est Lui Allah, le Créateur, Celui qui donne un 
commencement à toute chose, le Formateur. À 
Lui les plus beaux noms. Tout ce qui est dans 
les cieux et la terre Le glorifie. Et c’est Lui le 
Puissant, le Sage[ [Sourate Al-Hachr: 22-24].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est cer-
tainement ‘Abd ar-Rahmâne ibn Sakhr Ad-Dawsî 
Al-Azdî. Il embrassa l’Islam l’année de la bataille 
de Khaybar et accompagna constamment  le  
Prophète m afin  d’acquérir la science. Un  jour,  
il demanda au Prophète m: “Qui aura le plus  le  
bonheur  de  bénéficier de  ton intercession le jour 
de la Résurrection?”.

Le Prophète m répondit: “J’ étais persuadé, ô 
Abou Hourayra, que personne d’autre que toi ne 
me demanderait de lui dire ce hadith tellement 
je t’ai vu veiller à collecter  les hadiths”(1). Il fut le 
Compagnon ayant rapporté le plus de hadiths et il 
est mort à Médine en l’an 58 de l’Hégire(2).

1	 Al-Boukhârî (99).

2	 61 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâbah 
d’Abou Nou’aym (4/1846), Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-Ashab 
d’Ibn ‘Abd al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghâbah d’Ibn Al-Athir 
(3/357) et Al-Issâba Fî Tamyîz as-Sahâbah d’Ibn Hajar 
(4/267).

Le Prophète m nous informe qu’Allah a quatre-
vingt-dix-neuf Noms qui font partie des Plus 
Beaux Noms d’Allah. Celui qui les cerne en 
s’acquittant de ce qu’ils requièrent, comme 
apprendre leur signification et œuvre selon ce 
qu’ils impliquent, entrera au Paradis.



88

Compréhension (fiqh)
Ce hadith est un des hadiths fondamentaux concernant les Plus Beaux Noms d’Allah - exalté 
soit-Il:

1 	 Le Prophète m   affirme qu’Allah a quatre-vingt-dix-neuf Noms.

Les savants se sont accordés sur le fait que ce hadith ne restreint pas les Noms d’Allah 
au nombre de quatre-vingt-dix-neuf, mais que sa finalité est de nous apprendre que 
celui qui les met en pratique entrera au Paradis(1). En effet, Allah a d’innombrables Noms 
et attributs suprêmes, conformément à l’invocation du Prophète m: “Je Te sollicite par 
tout Nom qui T’appartient, par lequel Tu T’es nommé, que Tu as révélé dans Ton Livre, 
que Tu as appris à l’une de Tes créatures ou que Tu as gardé dans les connaissances 
inconnaissables que Tu détiens auprès de Toi”(2).

2 	 Ces Noms dont il est question ici sont au nombre de cent moins un, ce qui est une manière 
d’insister sur le nombre voulu, afin d’éviter que l’auditeur ou le lecteur soit sujet à une 
confusion.

3 	 Allah -exalté soit-Il - fit à Ses créatures la faveur de leur accorder comme rétribution pour 
ceux qui cernent ces Noms, l’entrée au Paradis, et il suffit de cela comme récompense 
et mérite. En outre, l’action de cerner qui permet au serviteur d’entrer au Paradis a de 
nombreuses significations démontrées par le Coran et les paroles des Arabes, parmi 
lesquelles: la mémorisation et l’énumération, et par voie de conséquence, acquérir la 
force de les mettre en pratique et de réciter la totalité du Coran, car celui-ci contient 
l’ensemble de ces Noms(3).

Ainsi, la signification recherchée est donc: celui qui croit, les dénombre, les mémorise et 
les met en pratique entrera au Paradis(4). Par ailleurs, le Prophète m n’a pas spécifié ces 
beaux noms, afin de laisser les esprits méditer sur le Coran et la Sounna, et vivre une vie 
de recherche pour qu’ils réalisent leur demande, et augmentent leur connaissance du 
Livre d’Allah et de ses significations. Allah laissa ces Noms indéterminés, tout comme 
Il laissa indéterminées l’heure du vendredi durant laquelle l’invocation est exaucée et la 
Nuit du Destin.

1	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawî (17/5).

2	 Référencé par Ahmad (4318) et Ibn Hibbane (972) d’après Ibn Mas’oud, dont Allah est satisfait. Ce hadith a été déclaré 
authentique par Al-Haythamî dans Majma’ az-Zawâ`id (10/136).

3	 Voir A’lâm al-Hadîth (commentaire du Sahih d’Al-Boukhârî) d’Al-Khattâbî (2/1342), le commentaire du Sahih d’Al- 
Boukhârî d’Ibn Battâl (10/420) et Al-Masâlik Fî Charh Muwatta`Mâlik d’Ibn al-‘Arabî (3/493).

4	 Voir At-Tawdîh li-Charh Al-Jâmi’ as-Sahih d’Ibn al-Moulaqqine (33/230).



89

4 	 Le Prophète m nous informe ensuite, d’un Nom éminent faisant partie des Noms d’Allah 
et qui est Al-Witr (l’Impair) qui signifie l’Unique. En effet, Allah n’a ni associé ni égal et 
c’est pourquoi Il aime ce qui est impair et a fait en sorte que tes œuvres soient en nombre 
impair: les prières sont au nombre de cinq, la pureté est composée d’actes répétés à trois 
reprises, les circumambulations sont au nombre de sept, les jours dits At-Tachrîq sont au 
nombre de trois et les cieux et les terres sont au nombre de sept(1).

1	 Voir Ikmâl al-Mou’lim bi-Fawâ`id Moslim d’Al-Qâdî ‘Iyâd (8/177) et le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawî 
(17/6).



90

Suivi

1 	 Allah fit la faveur à Ses serviteurs de leur expliquer les Noms par lesquels Il aime être 
invoqué et il dit:  ZC’est à Allah qu’appartiennent les noms les plus beaux. Invoquez-Le 
donc par ces noms :[Sourate Al-A’râf: 180]. Le Prophète m affirma que celui qui invoque Allah 
par ces Noms, entrera au Paradis. Il ne convient donc pas que le musulman raisonnable, 
sachant qu’Allah aime être invoqué par ces Noms et fait entrer au Paradis celui qui les 
utilise, néglige de le faire.

2 	 Le bienheureux est celui qui se sert de sa raison et médite le Livre d’Allah et la Sounna de 
Son Prophète m pour en extraire Ses Plus Beaux Noms, comprendre leurs significations, 
œuvre selon leur implication et L’invoque en les utilisant, afin de gagner son entrée au 
Paradis.

3 	 Une des manières de cerner les Noms d’Allah consiste à invoquer en les utilisant. On 
implore ainsi beaucoup Allah par Son Nom Allah et on L’invoque en utilisant les autres 
Noms selon ce que requiert la situation. On dit ainsi par exemple: Ô Tout Miséricordieux, 
fais-moi miséricorde. Ô Pardonneur, pardonne-moi. Ô Pourvoyeur, pourvoie-moi…

4 	 Parmi les manières de cerner les Noms d’Allah, il y a la capacité du serviteur à s’acquitter 
du droit de ces noms et d’œuvrer selon leur implication. Par exemple, si le musulman est 
persuadé qu’Allah est le Pourvoyeur (Ar-Razzâq), il est certain qu’Il le pourvoira. Cerner 
le Nom d’Allah le Très Miséricordieux (Ar-Rahîm) signifie espérer Sa miséricorde et être 
miséricordieux envers les créatures afin de bénéficier de la miséricorde de leur Créateur. 
Cerner le Nom le Pourvoyeur (Ar-Razzâq) implique d’aimer Allah pour Sa grâce et ne pas 
demander à être pourvu dans ce qu’Il a déclaré illicite, car la subsistance provient de Lui 
et Ses dons sont immenses, et ainsi de suite.

5 	 Lorsque tu subis un malheur qui touche les bienfaits dont tu disposes ou autre chose, ou 
bien lorsque tu fais face à quelque chose qui requiert de la réflexion, aie alors à l’esprit les 
Noms d’Allah, prend connaissance de l’implication de chaque Nom selon ce qui convient 
à ta situation et invoque Allah en l’utilisant. Tu ressentiras alors la quiétude procurée par 
la certitude et la tranquillité du cœur. 

6 	 Médite les Noms d’Allah et distingue ceux sur lesquels l’être humain peut prendre 
exemple comme le Très Miséricordieux (Ar-Rahîm), le Généreux (Al-Karîm), l’Absolveur 
(Al-‘Afouww), le Pardonneur (Al-Ghafour) ou le Reconnaissant (Ach-Chakour), de ceux 
sur lesquels tu ne peux pas prendre exemple comme l’Éminent (Al-‘Adhîm), l’Orgueilleux 
(Al-Moutakabbir), etc. Laisse ces derniers à Celui qui les mérite, soit humble lorsque tu 
t’en rappelles et redoute-les.



91

7 	 Prévois des séances régulières de rappel avec toi-même, ta famille ou tes amis durant 
lesquelles vous parlez d’un Nom d’Allah, vous vivez avec et vous prenez connaissance 
de ses significations et de ses effets spirituels qui découlent de sa connaissance, en 
vous aidant des livres de confiance qui traitent des significations des Noms d’Allah et qui 
reposent sur les dires du Messager d’Allah m et des premiers savants, non pas sur de 
simples conjectures.

Un poète a dit:

Je T’invoque par les Plus Beaux Noms, exauce-moi donc. Je les 
ai cernés afin de bénéficier de Son bienfait.

Au nombre de quatre-vingt-dix auxquels s’ajoutent neuf, ils sont 
gravés dans mon cœur et le Nom Allah je lui sacrifie ma vie.

Je les murmure en les recherchant et en acquérant la science, tel 
un oiseau qui recherche de l’eau en s’égosillant.

Est-il privé de Ta générosité celui qui T’espère et Te supplie, et 
qui depuis le début du matin T’implore, ô Allah?





93

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Moussa Al-Ach’arî, dont Allah est satisfait, 
rapporte: Le Messager d’Allah m nous fit un prêche 
comportant cinq enseignements et dit:

1 	 “Allah - exalté soit-Il - ne dort pas

2 	 et il ne convient pas qu’Il dorme.

3 	 Il lève et Il baisse la balance.

4 	 On Lui monte l’œuvre de la nuit avant l’œuvre du 
jour et on lui monte l'œuvre  du jour avant l’œuvre 
de la nuit.

5 	 Son voile est fait de lumière - dans une autre 
narration: de feu -

6 	 et s’Il le levait, la splendeur de Son visage brûlerait 
toute Sa création à portée de Sa vue.”(1)

1	 Moslim (179).

12 Parmi les 
attributs d’Allah – 
exalté soit-Il 

	 ZAllah! Point de divinité à part Lui, le Vivant, 
Celui qui subsiste par lui-même (Al-Qayyoum). 
Ni somnolence ni sommeil ne Le saisissent[ 
[Sourate Al-Baqara: 255].

	 Zalors que veillent sur vous des gardiens, de 
nobles scribes, qui savent ce que vous faites[ 
[Sourate Al-Ine’fitâr: 10-12].

	 Zvers Lui monte la bonne parole, et Il élève 
haut la bonne action[ [Sourate Fâtir: 10].

	 ZAllah est la Lumière des cieux et de la terre. 
Sa lumière est semblable à une niche où se 
trouve une lampe. La lampe est dans un (réci-
pient de) cristal et celui-ci ressemble à un astre 
de grand éclat; son combustible vient d’un 
arbre béni: un olivier ni oriental ni occidental 
dont l’huile semble éclairer sans même que le 
feu la touche. Lumière sur lumière. Allah guide 
vers Sa lumière qui Il veut. Allah propose aux 
hommes des paraboles et Allah est Omnis-
cient[ [Sourate An-Nour: 35].

	 ZMais lorsque son Seigneur Se manifesta au 
Mont, Il le pulvérisa, et Moïse s’ effondra fou-
droyé[ [Sourate Al-A’râf: 143].

Il s’agit d’Abou Moussa, ‘Abd Allah ibn Qays 
ibn Soulaym ibn Houddâr ibn Harb ibn ‘Âmir 
Al -Ach’arî - en référence à un ancêtre appelé 
Ach’ar. Il est le récitateur, le juriste et un Compa-
gnon du Messager d’Allah m qui a participé	
aux deux migrations: la migration en Abyssinie 
et la migration à Médine. Il fut gouverneur de 
Bassora lors du califat de ‘Omar et il enseigna 
à ses habitants, les instruisit en religion et leur 
apprit le Coran, sachant qu’il était le Compagnon 
qui récitait le Coran avec la voix la plus agréable. 
Il est mort en l’an 50 de l’Hégire(1)8.

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâba d’Abou 
Nou’aym (4/1749), Al-Isti'ab Fî Ma‘rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1762) et Ousd al-Ghâbah d’Ibn Al-Athir (5/306).

Le Prophète m informe ses Compagnons de 
certains des attributs d’Allah, parmi lesquels le 
fait qu’Il ne dort pas. Il est en effet exclu qu’Allah 
dorme, puisque le sommeil est un attribut défi-
cient. Or Allah est dépourvu de toute déficience. 
Par ailleurs, il accepte les œuvres vertueuses 
qu’Il élève vers Lui et refuse celles qui ne sont 
pas vertueuses. Les anges font monter vers Lui 
les œuvres de la nuit avant que l’être humain ne 
commence les œuvres du jour et le œuvres du 
jour avant qu’il ne commence les œuvres de la 
nuit. De plus, le voile qui Le sépare de Ses créa-
tures est fait de lumière - ou de feu - et s’Il levait 
ce voile, les lumières de Son visage brûleraient 
toute la création.



94

Compréhension (fiqh)
Le Prophète se leva pour prononcer un discours aux gens dans lequel il énonça cinq 
phrases concernant Allah:

1 	 La première est qu’Allah - exalté soit-Il - ne dort pas, car le sommeil est une déficience 
et il ne convient pas d’attribuer à Allah une déficience. En effet, une créature a besoin 
de sommeil en raison de la fatigue et de l’épuisement, mais Allah se passe de sommeil, 
puisqu’Il créa les cieux et la Terre sans ressentir de fatigue ni d’épuisement. C’est pourquoi 
Allah dit:  ZAllah! Point de divinité à part Lui, le Vivant, Celui qui subsiste par lui-même 
(Al-Qayyoum). Ni somnolence ni sommeil ne Le saisissent: [Sourate Al-Baqara: 255].

2 	 La deuxième comporte une confirmation de cet attribut. Le Prophète m nous informe 
ainsi qu’il est impossible qu’Allah dorme. La première phrase affirme donc qu’Allah ne 
dort pas et la deuxième est que cela est impossible Le concernant(1).

La raison pour laquelle il est impossible qu’Allah dorme est que le sommeil est une forme 
d’absence, ce qui contredit Sa proximité ainsi que le fait qu’Il cerne l’ensemble de ses 
créatures et qu’Il tient les cieux dans Sa main. Or s’Il dormait, le ciel tomberait sur la Terre 
et l’organisation de l’univers serait perturbée.

3 	 La troisième comporte un autre attribut qui est qu’Allah administre les affaires avec 
équité. Il se peut qu’Il diminue la part de subsistance de certains et qu’Il augmente la 
part d’autres personnes, qu’Il humilie certains et qu’Il rende certains puissants, mais c’est 
toujours par sagesse et par équité. De même, Il juge les œuvres qui montent vers Lui 
avec équité, élevant ainsi les œuvres vertueuses et refusant les autres. Allah dit:  Zvers 
Lui monte la bonne parole, et Il élève haut la bonne action: [Sourate Fâtir: 10].

4 	 La quatrième est que chaque jour montent vers Lui les œuvres de tous les serviteurs. Ainsi, 
les anges chargés d’enregistrer les œuvres font monter les œuvres du jour à Allah avant 
le début de la nuit et les œuvres de la nuit avant le début du jour, sans retard ni lenteur. Le 
Prophète m a dit: “Se succèdent parmi vous des anges la nuit et des anges le jour et ils se 
réunissent lors de la prière de l’aube et lors de la prière de l’après-midi. Ensuite, ceux qui 
ont passé la nuit parmi vous montent. Il leur demande - bien qu’Il connaisse mieux qu’eux 
la réponse: Comment avez-vous laissé Mes serviteurs? Ils répondent: Nous les avons 
laissés en prière et nous nous sommes rendus auprès d’eux et ceux-ci se trouvaient en 
prière”(2).

1	 Kifâyat al-Hâjah Fî Charh Sounane Ibn Mâjah d’As-Sindî (1/85).

2	 Al-Boukhari (555) et Moslim (632).



95

5 	 La cinquième est qu’Allah est dissimulé à Ses créatures par un obstacle fait de lumière ou 
de feu selon une autre narration, car  ZLes regards ne peuvent l’atteindre, cependant 
qu’Il saisit tous les regards. Et Il est le Doux, le Parfaitement Connaisseur: [Sourate Al-

An’âm: 103].

Il n’y a pas de contradiction entre la narration où il est dit que le voile est fait de lumière et 
celle où il est dit qu’il fait de feu, car le feu a deux attributs: l’illumination et la consumation. 
Or il est possible qu’Allah ait ôté à ce feu l’attribut de consumation et lui ait laissé l’attribut 
d’illumination, contrairement au feu de l’Enfer qui consume, mais qui n’illumine pas et 
contrairement aux feux du bas monde, comme le soleil et les lampes, qui illuminent et 
consument(1).

6 	 Si Allah levait ce voile, la beauté de Son visage, Sa splendeur et Sa lumière brûleraient tout 
ce qu’Allah voit ou tout ce qui voit Allah. Cela implique que toutes les créatures seraient 
brûlées. En effet, lorsque Allah se manifesta à la montagne, celle-ci - qui est pourtant 
inerte et solide - ne put supporter Sa vue:  ZMais lorsque son Seigneur Se manifesta au 
Mont, Il le pulvérisa, et Moïse s’effondra foudroyé: [Sourate Al-A’râf: 143]. Comment l’être 
humain le pourrait-il alors?

1	 Majmou’ al-Fatâwâ d’Ibn Taymiyya (6/387).



96

Suivi

1 	 La meilleure chose que peuvent faire ceux qui parlent, c’est de parler d’Allah. Que tes 
paroles soient donc embellies par Sa mention: parfois en enseignant des choses au sujet 
de Ses Noms et de Ses attributs, parfois au sujet de Ses commandements et de Ses 
interdictions, parfois au sujet de Ses exhortations, des récits des anciens dont Il nous a 
informés et du devenir des dernières générations.

2 	 Les attributs d’Allah font partie de ce qui relève de l’Inconnaissable. Tu dois donc les 
connaître à partir des paroles d’Allah et des paroles de Son Prophète m. Arrête-toi pour 
méditer ce qui est dit à leur sujet même si tu penses que le passage est trop court et 
crois-y sans en nier la signification, et sans les assimiler aux attributs des créatures.  ZIl 
n’y a rien qui Lui ressemble; et c’est Lui l’Audient, le Clairvoyant: [Sourate Ach-Chourâ: 11].

3 	 Lorsque tu vas te coucher, soumets ton affaire à Allah puis dors sereinement, car Allah 
ne dort pas et il ne convient pas qu’Il dorme. De plus, Il est le meilleur des protecteurs et 
le plus miséricordieux des miséricordieux. C’est pourquoi il existe une évocation qui dit: 
“Ô Allah, j’ai tourné mon visage vers Toi, je T’ai soumis toutes mes affaires, j’ai appuyé 
mon dos contre Toi. Je m’en suis remis à Toi en toute chose, par amour et par crainte. Nul 
refuge contre Toi sauf auprès de Toi”(1).

4 	 Rappelle-toi toujours qu’Allah est proche et qu’Il assiste à tout, car Allah ne dort pas 
lorsque l’injuste dort, Il ne dort pas lorsque le garde dort et que certaines âmes tendent à 
désobéir et Il ne dort pas lorsqu’Il te voit parmi ceux qui se prosternent, L’invoquant afin 
qu’Il te fasse miséricorde et qu’Il te donne ce que tu veux.

5 	 Sois satisfait du décret d’Allah lorsque Allah décide de lever ou de baisser quelque chose, 
qu’il s’agisse de subsistance ou de privation, de puissance ou d’humiliation ou bien qu’il 
s’agisse d’études, de richesse, d’éloges des gens ou de fonction. Il est en effet Celui qui 
distribue à chacun sa part et son dû avec sagesse et équité. Efforce-toi donc de faire ce 
qui satisfait Allah.

6 	 Le serviteur doit s’empresser de se repentir et de prendre l’initiative de solliciter le pardon 
d’Allah pour ses erreurs avant que les œuvres ne montent vers Allah, car “on Lui monte 
l’œuvre de la nuit avant l’œuvre du jour et on lui monte l’œuvre du jour avant l’œuvre de 
la nuit”.

1	 Al-Boukhari (247) et Moslim (2710).



97

7 	 Prends l’initiative d’accomplir des œuvres pieuses de nuit et de jour. Dawoud At-Tâ`î 
- qu’Allah lui fasse miséricorde - a dit: “La nuit et le jour ne sont que des étapes par 
lesquelles les gens passent jusqu’à la fin de leur voyage. Si tu peux te charger en provisions 
à chaque étape, fais-le, car la fin du voyage est imminente et plus proche que ce que l’on 
pense. Fais donc des provisions pour ton voyage et accomplis ce que tu peux accomplir 
comme si tu allais mourir à l’instant”(1).

8 	 Les âmes sont attachées à la beauté de toute chose, la beauté de l’être comme la beauté 
des attributs. Or il n’y a pas plus beau qu’Allah et Son voile de lumière, attache-toi donc 
à Lui.

9 	 Admets les nouvelles et les jugements d’Allah, car il y a des choses dont nous ne 
connaissons pas les raisons, mais qu’Allah a tranchées avec sagesse. L’un de nous 
pourrait se demander pourquoi ne voyons-nous pas Allah dans ce bas monde sans savoir 
que la raison est notre faiblesse et notre incapacité à soutenir ce regard. En effet, le voile 
qui dissimule Allah est fait de lumière et s’Il levait ce voile, la beauté et la lumière de Son 
visage brûleraient toute chose qu’Allah voit ou qui voit Allah.

1	 Voir Jâmi’ al-‘Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (2/382).

Un poète a dit:

Gloire et Majesté à Celui qui a empli l’existence de preuves qui démontrent ce qu’Il 
a dissimulé par ce qu’Il a laissé paraître.

Gloire et Majesté à Celui qui a fait vivre les cœurs de Ses serviteurs par des 
cascades de lumière de Sa guidée.

Après la connaissance de Dieu, y a-t-il quelque chose qui mérite d’être connu, si 
ce n’est ce qui permet de Le satisfaire continuellement?

Par Allah, je ne me réfugierai pas auprès d’autre que Toi, car est privé de guidée, 
celui dont Tu n’es pas le refuge.





99

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

‘Â`icha - qu’Allah a agréé - rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Les anges ont été créés de lumière,

2 	 les djinns ont été créés de la flamme d’un feu

3 	 et Adam a été créé de ce qui vous a été décrit”(1).

1	 Moslim (2996).

13 La création des 
anges 

	 ZNous créâmes l’ homme d’une argile cris-
sante, extraite d’une boue malléable. Et quant 
au djinn, Nous l’avions auparavant créé d’un 
feu d’une chaleur ardente[ [Sourate Al-Hijr: 26-
27].

	  ZNous avons certes créé l’ homme d’ un 
extrait d’ argile. Puis Nous en fîmes une goutte 
de sperme dans un reposoir solide. Ensuite, 
Nous avons fait du sperme une adhérence; et 
de l’adhérence Nous avons créé un embryon; 
puis, de cet embryon Nous avons créé des os 
et Nous avons revêtu les os de chair. Ensuite, 
Nous l’avons transformé en une tout autre 
création. Gloire à Allah le Meilleur des créa-
teurs![ [Sourate Al-Mou`minoune: 12-14].

	 ZIl a créé l’ homme d’ argile sonnante comme 
la poterie; et Il a créé les djinns de flamme d’un 
feu sans fumée[ [Sourate Ar-Rahmâne: 14-15].

	 Zsurveillé par des Anges rudes, durs, ne 
désobéissant jamais à Allah en ce qu’ Il leur 
commande, et faisant strictement ce qu’on leur 
ordonne[ [Sourate At-Tahrîm: 6].

Il s’agit de la Mère des Croyants ‘Â`icha bint Abî 
Bakr ‘Abd Allah ibn Abî Qouhâfa ‘Othmâne ibn 
‘Âmir Al-Qourachiyya At-Taymiyya, la Véridique, 
fille du Véridique, la pure qui a été innocentée à 
partir du ciel. Le Messager d’Allah m l'épousa à 
La Mecque deux ans avant l’Hégire et les noces 
furent célébrées à Médine après son retour de 
la bataille de Badr au mois de Chawwâl de l’an 
2 de l’Hégire. Il n’épousa pas d’autre vierge 
qu’elle et c’est elle qu’il aimait le plus parmi ses 
épouses. Elle est morte à Médine en l’an 57 de 
l’Hégire d’après l’avis le plus correct à l’âge de 
soixante-six ans(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-
Ashab d’Ibn ‘Abd al-Barr (4/1881), Ousd al-Ghâbah d’Ibn 
Al-Athir (7/186) et Al-Isâba Fî Tamyîz as-Sahâba d’Ibn Hajar 
(8/234).

Le Prophète nous informe de la création de 
certains êtres. Il nous informe ainsi que les anges 
ont été créés de lumière, que les djinns ont été 
créés de feu et qu’Adam a été créé de poussière 
selon ce qu’Allah a détaillé dans le Coran.



Compréhension (fiqh)

100

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m affirma qu’ Allah a créé les anges de lumière, les anges étant des créatures 
d’Allah de nature lumineuse et légère, qui ont le pouvoir de prendre l’apparence d’êtres 
nobles. Ils sont dotés d’une grande force et de la faculté de se déplacer très rapidemenLte.
ur nombre est très grand et seul Allah le connaît. Allah les a choisis pour qu’ils L’adorent 
et qu’ils s’acquittent de missions qu’Il leur confie. En effet, ils ne désobéissent pas à ce 
qu’Allah leur ordonne et ils font ce qui leur est ordonné(1).

2 	 Ensuite le Prophète m nous informe qu’ Allah - Gloire et Majesté à Lui - créa les djinns, qui 
sont des créatures invisibles que les gens ne voient pas, flammes mêlées à la noirceur du 
feu.

3 	 Puis le Prophète m affirma qu’Allah a créé Adam, le père des êtres humains, de ce qui 
nous a été décrit dans le Coran et annoncé dans la Sounna. Ceci est de la concision et de 
la brièveté, puisqu’il a été donné au Prophète m la synthèse dans les paroles.

En effet, la description de la création d’Adam se trouve à plusieurs reprises dans le Livre 
d’Allah: Allah le créa de poussière à laquelle il ajouta de l’eau pour en faire de l’argile 
malléable, c’est-à-dire qui colle comme une pâte et qui peut être façonnée. Ensuite, cette 
argile est laissée jusqu’à ce qu’elle noircisse et qu’elle devienne malodorante. Puis cette 
boue malléable est cuite au feu jusqu’à ce qu’elle durcisse et qu’elle devienne telle de la 
céramique(2).

En outre, le Prophète m nous informe qu’Allah prit plusieurs poignées de différentes 
poussières de la terre pour créer Adam et c’est la raison pour laquelle les gens appartiennent 
à des races et à des natures différentes. On rapporte d’Abou Moussa Al-Ach’arî - qu’Allah 
a agréé - que le Messager d’Allah m a dit: “Allah créa Adam d’une poignée qu’Il préleva 
de toute la Terre et c’est ainsi que les descendants d’Adam ressemblent à la terre dont 
ils sont issus: certains sont rouges, certains sont blancs, certains sont noirs et certains 
sont de couleurs intermédiaires. C’est aussi pour la même raison que certains sont doux, 
d’autres sont durs, d’autres sont mauvais et d’autres sont agréables”(3). Par ailleurs, la 
création de l’être humain diffère selon les types: la création d’Adam ne ressemble pas à 
celle d’Ève, la création de ‘Îssa est différente de la leur, et la création du reste des êtres 
humains est différente de la création des trois premiers.

1	 Voir ‘Âlam al -Malâ`ika d’Al -Achqar (dans plusieurs emplacements du livre) et Fath al-Bârî d’Ibn Hajar ( 6/450).

2	 Voir At-Tafsîr al-Wasît d’Al-Wâhidî (3/44) et l’exégèse d’An-Nasafî (3/411).

3	 Ahmad (19582), Abou Dawoud (4693) et At-Tirmidhî (2955).



101

Suivi

1 	 Croire aux anges et aux djinns fait partie à la croyance en ce qui est invisible. Or croire 
en Allah et en Son Messager m implique de croire à ce qu’Ils nous rapportent. En effet, 
Allah fit l’éloge des croyants en disant:  )qui croient à l’invisible: [Sourate Al-Baqara: 
3]. Il n’est donc pas demandé au musulman de rechercher la preuve de l’existence des 
anges ou des djinns en faisant des analyses et des études, puisqu’il croit à ce qui lui a été 
annoncé par Allah dont la véracité et celle de Son Messager m sont démontrées par les 
preuves les plus éminentes.

2 	 Ce hadith démontre l’immensité du pouvoir d’Allah, puisqu’Il créa trois créatures à partir 
de trois matières différentes et chacune avec des attributs qui lui sont propres. Réfléchir à 
la création d’Allah procure la foi, la piété et la crainte d’Allah dans le cœur. C’est pourquoi 
Allah ordonna dans de nombreux versets de réfléchir à la création d’Allah.

3 	 Allah montra qu’Il a honoré les anges lorsqu’Il les a créés de lumière. Comme le musulman 
doit les honorer et les aimer, il est nécessaire qu’il évite ce qui va à l’encontre de cela, 
comme laisser un chien ou des représentations imagées à la maison - car ce sont des 
choses qui empêchent la présence des anges - ou de persister à commettre des péchés 
en sachant que les anges les enregistrent.

4 	 L’enseignant et le prédicateur doivent expliquer avec détail ce qui n’est pas connu par 
les gens et résumer ce qu’ils connaissent, ce qu’ils ont déjà vu et auquel ils sont habitués. 
Sinon, s’étendre sur ces sujets connus devient du bavardage inutile.

Un poète a dit:

Allah a des signes dispersés dans les horizons, les moindres 
d’entre eux sont peut-être ceux auxquels Il t’a guidé.

Il se peut que les signes qu’il y a dans l’âme soient les plus 
extraordinaires si tu prenais le temps de les regarder.

L’univers est plein de mystères et si tu essaies de les 
expliquer, tu échoueras.





103

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

On rapporte que ‘Â`icha, la Mère des Croyants, a 
dit:

1 	 La première chose par laquelle débuta la Révélation 
chez le Prophète, ce sont les visions pieuses qu’il 
avait pendant son sommeil. Ainsi, il n’avait pas de 
vision sans qu’elle ne se réalise avec une clarté 
semblable à celle de l’aurore.

2 	 Plus tard, il se prit à aimer la retraite pieuse.

3 	 Il se retirait alors dans la caverne de Hirâ, où il 
accomplissait des adorations durant un certain 
nombre de nuits consécutives, avant de revenir 
chez lui pour prendre des provisions. Ensuite, 
il revenait vers Khadîja et prenait les provisions 
nécessaires pour une nouvelle retraite pieuse.

4 	 Cela dura jusqu’à ce que la Vérité lui fût enfin apportée 
dans la grotte de Hirâ`. L’ange vint alors le trouver et 
lui dit: “Lis”. Il répondit: “Je ne sais pas lire”.

5 	 Le Prophète poursuit ensuite en disant: “Il se saisit 
de moi, et me serra péniblement contre lui, puis il 
me relâcha et dit: “Lis”. Je lui répondis: “Je ne sais 
pas lire”. Il se saisit de moi une deuxième fois et me 
serra péniblement contre lui, puis il me relâcha et 
dit encore une fois: “Lis”. Je lui répondis: “Je ne sais 
pas lire”. Il se saisit de moi une troisième fois et me 
serra péniblement contre lui, puis il me relâcha et 
dit: “Lis, au nom de ton Seigneur qui a créé, qui a 
créé l’homme d’une adhérence. Lis! Ton Seigneur 
est le Très Noble” [Sourate 96, Al ‘Alaq: 1 - 3].”

6 	 Le  Prophète m rentra chez Khadîja bint Khouwaylid 
le cœur tout palpitant et s’ écria: “Enveloppez-moi! 
Enveloppez-moi!” On l’enveloppa alors jusqu’au 
moment où son effroi se dissipa.

7 	 Puis il raconta à Khadîja ce qui s’était produit et 
ajouta:“J’ai eu peur pour moi-même”. 

8 	 Khadîja lui répondit: “Pas du tout, Allah ne t’infligera 
jamais d’affronts,

14 Le début de la 
révélation 

	 ZLis, au nom de ton Seigneur qui a créé, qui 
a créé l’homme d’une adhérence. Lis! Ton 
Seigneur est le Très Noble, qui a enseigné par 
la plume [le calame], a enseigné à l’homme ce 
qu’il ne savait pas[ [Sourate Al-‘Alaq: 1-5].

	 ZÔ toi, l’enveloppé [dans tes vêtements]! Lève-
toi [pour prier], toute la nuit, excepté une petite 
partie; Sa moitié, ou un peu moins; ou un peu 
plus. Et récite le Coran, lentement et claire-
ment[ [Sourate Al-Mouzzammil: 1-4].

	 ZPar le Jour Montant! Et par la nuit quand elle 
couvre tout! Ton Seigneur ne t’a ni abandonné 
ni détesté[ [Sourate Ad-Douhâ: 1-3].

Il s’agit de la Mère des Croyants ‘Â`icha bint Abî 
Bakr ‘Abd Allâh ibn Abî Qouhâfa nous informe  du  
début  de  la  descente  de  la ‘Othmâne ibn ‘Âmir 
Al-Qourachiyya At-Taymiyya, la Véridique fille du 
Véridique, la pure, celle qui a été innocentée de-
puis le ciel. Le Prophète m l’épousa après la mort 
de Khadîja  -  qu’Allah  a  agréée  -  et  il n’épousa 
pas  d’autre  vierge  qu’elle,  ni n’aima une autre 
femme aussi intensément qu’elle. Elle est morte à 
Médine en l’an 57 de l’Hégire d’après l’avis le plus 
correct, à l’âge de soixante-six ans(1).

1	 6 Voir sa fiche biographique dans Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-
Ashâb d’Ibn ‘Abd al-Barr (4/1881), Ousd al-Ghâbah d’Ibn Al-
Athir (7/186) et Al-Issâba Fî Tamyîz as-Sahâbah d’Ibn Hajar 
(8/234).





105

Hadith
Résumé9 	 car tu entretiens tes liens de parenté,

10 	 tu soutiens le faible,

11 	 tu donnes à celui qui n’a rien,

12 	 tu donnes l’hospitalité,

13 	 et tu secours les victimes des vicissitudes du droit”.

14 	 Khadîdja l’ emmena ensuite chez Waraqa ibn Nawfal 
ibn Asad ibn ‘Abd al-‘Ouzzâ, le cousin paternel 
de Khadîja qui avait embrassé le christianisme à 
l’époque préislamique. Il savait tracer les caractères 
hébraïques, et avait copié en hébreu toute la partie 
de l'Évangile qu’Allah avait voulu qu’il copie. Il était 
alors un vieillard devenu aveugle.

15 	 Khadîja lui dit: “Ô mon cousin, écoute ce que va 
te dire le fils de ton frère”. Waraqa demanda au 
Prophète: “Ô fils de mon frère, qu’ as-tu vu?”. Le 
Prophète m lui raconta alors ce qu’ il avait vu, 
puis Waraqa lui dit: “Cet ange, c’est le Confident 
qu’Allah a envoyé autrefois à Moussâ.

16 	 Si seulement j’étais jeune à ce moment-là. Que je 
voudrais être encore vivant à l’époque où les tiens 
te banniront!”.

17 	 Le Messager d’Allah m lui demanda: “Me 
chasseront-ils donc?”. Waraqa répondit: “Oui, 
jamais un homme n’a apporté ce que tu apportes 
sans avoir été persécuté.

18 	 Si je suis encore en vie ce jour-là, je t’aiderai de 
toutes mes forces”.

19 	 Suite à cela, Waraqa ne tarda pas à mourir et 
la Révélation s’interrompit. (Référencé par Al- 
Boukhârî et Moslim)(1).

1	 Al-Boukhârî (3) et Moslim (160).

La Mère des Croyants ‘Â`icha - qu’Allah a agréée - 
Révélation sur le Prophète m, laquelle commença 
par des visions pieuses qui se réalisaient, puis se 
poursuivit par la descente de Jibrîl - qu’Allah le 
protège - dans la grotte de Hirâ` dans laquelle il 
adorait Allah. Elle nous informe également de la 
descente de la Révélation sur lui, du réconfort que 
lui a prodigué Khadîja - qu’Allah a agréée - ainsi 
que de ce que lui a dit Waraqa ibn Nawfal.



106

Compréhension (fiqh)

1 	 ‘Â`icha - qu’Allah a agréée - nous informe que la première manifestation de la Prophétie 
du Messager d’Allah m fut des visions véridiques. Ainsi, chaque fois qu’il voyait une chose 
en rêve, elle se réalisait dans la réalité fidèlement à ce qu’il avait vu et aussi claire que le 
matin et sa lumière.

Ces visions ne comportaient pas de rêves confus que les gens voient habituellement, 
mais étaient plutôt toutes véridiques, comme si elles servaient à préparer quelque chose 
d’éminent.

En effet, la Révélation commença par ces prémices - comme les visions pieuses, le fait 
qu’il entende la glorification des cailloux à La Mecque avant sa prédication, le salut que 
les pierres lui adressaient en le qualifiant de Prophète et d’autres choses encore - afin de 
le préparer, lui faire prendre conscience de ce à quoi on le destinait et l’apprêter à ce qui 
l’attend, de manière à ce que l’ange ne le surprenne pas avec quelque chose que l’être 
humain ne peut supporter sans ces prémices qui raffermissent son cœur(1)7.

2 	 Ensuite, il se mit à apprécier la retraite pieuse, à s’isoler et à s’éloigner de la fréquentation 
des gens. De plus, la retraite pieuse a parfois comme effet de vider le cœur des 
préoccupations de ce bas monde et de ce fait, la réflexion de l’être humain devient plus 
saine et son comportement s’améliore.

3 	 Le Prophète m se retirait donc dans une grotte située dans le mont Hirâ`, à La Mecque, où il 
restait de nombreuses nuits à adorer Allah. Lorsqu’il voulait se retirer, il partait à la montagne 
en prenant avec lui des provisions suffisantes et lorsqu’elles s’épuisaient, il revenait auprès 
de sa famille et prenait la même quantité de provisions que les jours précédents.

4 	 Alors qu’un jour le Prophète était en train d’adorer Allah, il reçut la Révélation explicitement 
et un ange descendit à lui: l’ange Jibrîl chargé de la Révélation qui lui dit: “Lis”. Le Prophète 
m lui répondit: “Je ne sais pas lire”. En effet, le Prophète était illettré et il ne savait ni lire 
ni écrire, conformément aux paroles d’Allah:  ZCroyez donc en Allah, en Son messager, 
le Prophète illettré: [Sourate Al-A’râf: 158].

5 	 Lorsque le Prophète m lui dit cela, il le serra et le pressa au point que cela l’épuisa et lui 
fut pénible, puis il le lâcha et lui dit de nouveau: “Lis”. Le Prophète m lui donna la même 
réponse.

1	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawî (2/197,198).



107

L’ange le saisit et le serra de nouveau et lui demanda la même chose mais le Prophète m 
lui donna la même réponse. L’ange le saisit et le serra une troisième fois puis le lâcha et 
dit:  ZLis, au nom de ton Seigneur qui a créé, qui a créé l’homme d’une adhérence. Lis! 
Ton Seigneur est le Très Noble, qui a enseigné par la plume [le calame], a enseigné à 
l’homme ce qu’il ne savait pas: [Sourate Al- ‘Alaq: 1-5]. Ce furent ainsi les premiers versets 
révélés du Coran.

6 	 Suite à cela, le Prophète m retourna auprès de son épouse Khadîja, totalement apeuré, 
tremblant, et le cœur battant la chamade. Il entra auprès d’elle et lui demanda de le 
couvrir, car celui qui a peur a l’impression d’avoir très froid à ses articulations et ses 
membres. Elle le couvrit donc et l’enveloppa jusqu’à ce que sa peur intense se dissipe.

7 	 Ensuite, il lui raconta son histoire et ce qui lui arriva dans la grotte et il ajouta: “J’ai eu peur 
pour ma vie”. Cela signifie qu’il a eu peur, en voyant l’ange et l’effroi que cela suscita, que 
son cœur s’arrête(1)8.

8 	 Khadîja - qu’Allah a agréée - lui dit alors afin de le rassurer: Par Allah, Allah ne te fera 
jamais de mal et ce que tu as vécu n’est pas un malheur causé par un démon ou autre, car 
les bonnes actions protègent contre les malheurs. Puis elle se mit à énumérer ses nobles 
vertus:

9 	 Son entretien des liens de parenté en leur rendant visite et en demandant de leurs 
nouvelles.

10 	 En se chargeant des affaires de ceux qui ne peuvent se charger de leurs affaires, comme 
le faible, l’orphelin, etc.

11 	 En donnant de l’argent à celui qui n’en a pas.

12 	 En honorant ses hôtes et en leur servant à manger et à boire.

13 	 En aidant les gens lorsqu’ils subissent des calamités indépendantes de leur volonté - non 
pas ceux dont les calamités sont causées par leurs transgressions et leur désobéissance 
à Allah.

1	 Voir Ikmâl Al-Mou’lim bi-Fawâ`id Moslim d’Al-Qâdî ‘Iyâd (1/484,485).



108

Compréhension (fiqh)

14 	 Ensuite, Khadîja, qu’Allah a agréée, l’emmena chez son cousin (fils de son oncle paternel) 
Waraqa ibn Nawfal qui avait délaissé l’adoration des idoles et avait embrassé le 
christianisme. Il connaissait la Torah et l’Évangile et il parlait et savait écrire l’hébreu qui 
est la langue des juifs, au point qu’il écrivait l’Évangile en hébreu ce qu’Allah en a voulu. 
Waraqa était si vieux qu’il devint aveugle.

15 	 Lorsque le Prophète m raconta à Waraqa ce qu’il avait vu, Waraqa l’informa que c’était 
le Confident qu’Allah fit descendre auprès de Moussâ, signifiant par cela l’ange Jibrîl 
- qu’Allah le protège. Il ne le qualifia ainsi que parce qu’il était, parmi tous les anges, 
spécifiquement chargé de la Révélation. Les paroles de Waraqa impliquaient que 
Mohammad m est devenu un prophète envoyé par Allah à son peuple, tout comme 
Moussâ a été envoyé aux israélites.

16 	 Ensuite, Waraqa affirma que les siens le traiteront de menteur et le combattront jusqu’à 
ce qu’ils le bannissent de son pays. Puis Waraqa regretta de ne plus être jeune et aurait 
aimé être un jeune homme solide pouvant défendre le Prophète et luttant avec lui et être 
encore vivant quand cela arrivera.

17 	 Le Prophète m s’étonna des paroles de Waraqa et fut surpris de savoir que les siens 
allaient le bannir de La Mecque lorsqu’il les appellera au salut et à proclamer l’unicité 
d’Allah, alors que les Qouraychites connaissaient la véracité et la loyauté qui était la 
sienne avant cela. Waraqa l’informa alors que cela est le cas de tous les prophètes et 
qu’aucun prophète n’a échappé à l’hostilité et à la persécution.

18 	 Puis Waraqa informa le Prophète m que s’il est encore en vie “lorsque sa Prophétie se 
manifestera et que sa religion se diffusera”, ou peut-être voulait-il dire “lorsque les tiens 
te banniront et te démentiront”, il le ferait triompher en le soutenant de toutes ses forces, 
en apportant les preuves et les arguments de sa véracité et de sa Prophétie, afin que sa 
victoire soit claire et explicite.

19 	 Peu de temps après, Waraqa mourut et la Révélation cessa de descendre quelque temps.



109



110

Suivi

1 	 Le Prophète m épousa ‘Â`icha alors qu’elle était encore jeune, puis lorsque furent 
révélées les paroles d’Allah:  ZÔ Prophète! Dis à tes épouses: Si c’est la vie présente que 
vous désirez et sa parure, alors venez! Je vous donnerai [les moyens] d’en jouir et vous 
libérerai [par un divorce] sans préjudice. Mais si c’est Allah que vous voulez et Son 
messager ainsi que la Demeure dernière, Allah a préparé pour les bienfaisantes parmi 
vous une énorme récompense: [Sourate Al-Ahzâb: 28-29]. Suite à ce verset, il lui ordonna de 
demander conseil à ses parents, mais elle refusa et lui répondit: “Pourquoi demanderais-
je conseil à mes parents à ce sujet? Je veux assurément Allah et Son Messager ainsi que 
la Demeure Dernière”(1)9. Elle était alors une adolescente et est donc un exemple pour 
nous s’agissant de donner la préférence à Allah et à Son Messager m.

2 	 ‘Â`icha - qu’Allah a agréée - narre ce hadith qui comporte les mérites de Khadîja au 
sujet de laquelle elle dit à une autre occasion: “Je n’ai jamais été jalouse d’une épouse 
du Prophète m comme j’ai été jalouse de Khadîja”(2). Cependant, sa jalousie naturelle 
qu’Allah rend innée chez les femmes, ne l’a pas empêchée de narrer ce hadith. Il ne 
convient donc pas qu’un être humain passe sous silence le mérite de quelqu’un ou lui 
renie un droit, à cause d’une rivalité ou d’un différend, que ce soit professionnellement 
ou dans la vie quotidienne.

3 	 Le fait que Jibrîl - qu’Allah le protège - ait serré le Prophète et qu’il lui ait demandé à 
plusieurs reprises de dire: “Lis”, démontre qu’il est recommandé de répéter les paroles 
jusqu’à ce que l’interlocuteur les comprenne et de le mettre en condition pour qu’il 
n’accorde aucune attention à ce qui pourrait le distraire et le préoccuper. Ceci, afin que 
son esprit soit concentré et plus réceptif à ce qu’il va écouter. C’est là un enseignement 
utile aux prédicateurs, aux enseignants et aux éducateurs qui permet d’éviter à leur public 
d’être distrait par des parasites sonores et visuels lorsqu’ils acquièrent la science.

4 	 Lorsque le Prophète m retourna auprès de Khadîja, terrifié par ce qu’il venait de vivre, et 
qu’il le lui raconta, elle ne paniqua pas et garda la tête froide. Elle ne le harcela pas non 
plus de questions à propos de ce qui venait de se produire, mais s’empressa plutôt de le 
couvrir avec des vêtements jusqu’à ce que sa terreur s’apaise. Par ailleurs, elle ne douta 
pas ni ne le soupçonna d’avoir perdu la raison, mais elle le crut et lui annonça qu’Allah 
n’infligera jamais d’affronts à celui qui possède ses belles qualités, et insista sur cette 
idée en utilisant des expressions telles que “pas du tout”, “par Allah”, “jamais”… De plus, 
elle le rassura en lui rappelant ses attributs agréables et elle ne se contenta pas de cela 
puisqu’elle l’emmena chez son cousin qui saurait interpréter ce qui lui était arrivé et fut, 
suite à cela, la première à croire en lui. Elle est le modèle d’épouse vertueuse qui assiste 
son époux et allège ses peines et la dureté de sa vie.

1	 Al-Boukhârî (4785) et Moslim (1475).

2	 Al-Boukhârî (3816) et Moslim (2435).



111

5 	 Khadîja comprit que la loi établie par Allah veut qu’Allah aide celui qui aide les gens et 
ne lui inflige pas d’affronts. Ne crois donc pas que tes efforts physiques, ton temps, tes 
dépenses ou tes réflexions sont vains et offre aux gens ce qui est convenable de bon 
cœur, avec conviction et en mettant en dépôt ta rétribution auprès d’Allah et dépense 
dans l’aisance pour récolter les résultats dans l’adversité.

6 	 Inspire-toi de ces attributs dont se parait le meilleur des êtres humains. Ce n’est pas une 
mission qui se réalise en une seule fois, mais plutôt un exercice qui doit être répété une 
multitude de fois pour acquérir chaque attribut. On entretient ainsi les liens de parenté 
grâce aux visites, aux appels, à l’aide qu’on apporte à ses proches et à tout beau geste 
envers eux. On devient serviable en aidant toute personne n’étant pas capable d’assumer 
toutes ses responsabilités, comme les gens physiquement faibles ou ceux qui ont peu 
d’expérience dans la vie, ou bien en étant financièrement généreux ou en facilitant 
d’avoir des revenus ou un travail à quelqu’un qui peine à en trouver, ou bien en accueillant 
quelqu’un de passage chez soi ou sur son lieu de travail, ou bien en prodiguant de l’aide 
à ceux qui subissent des calamités.

7 	 Il convient par défaut de ne pas faire l’éloge de quelqu’un en sa présence, en raison de 
l’orgueil que cela peut lui inspirer et de l’influence que cela peut avoir sur l’intention de ses 
œuvres. Cependant, l’exemple de Khadîja, qu’Allah a agréée, démontre qu’il est permis 
à l’être humain de faire l’éloge de son frère en sa présence si cela a un intérêt, comme 
vouloir le raffermir lorsqu’il est sujet à un trouble ou lui annoncer le bon dénouement de 
sa patience, ou pour une raison semblable, particulièrement lorsqu’on sait pertinemment 
que cet éloge ne conduira pas la personne en question à ressentir de l’orgueil(1)11.

8 	 Les paroles de Waraqa ibn Nawfal: “jamais un homme n’a apporté ce que tu apportes 
sans avoir été persécuté” démontrent que l’hostilité des gens envers les vertueux et les 
prédicateurs qui appellent au vrai, n’est pas chose nouvelle. C’est au contraire ce à quoi 
font habituellement face les prophètes et ceux qui suivent leur voie dans la prédication. 
Il convient donc que le prédicateur ne soit pas détourné de sa mission à cause des gens 
corrompus qui le harcèlent.

9 	 Le Prophète m aimait se retirer afin d’adorer Allah et se couper des humains, des plaisirs 
du bas monde et de ce qui s’y passait. Se retirer est parfois bénéfique sans que cela ne 
porte atteinte aux intérêts des gens, comme lorsque quelqu’un délaisse son travail et 
ses responsabilités sous prétexte de se retirer comme le font les adeptes des religions 
déviantes, ou bien se retirer pour accomplir des adorations qui n’en sont en réalité pas.

1	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawî (2/202).





113

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Je suis, parmi les gens, celui qui est le plus en droit 
de me réclamer de ‘Issa ibn Maryam (Jésus fils de 
Marie) dans le bas monde et dans l’au-delà.

2 	 Les prophètes sont des frères de mères coépouses; 
leurs mères sont différentes, mais leur religion est 
une”. 

3 	 Dans une autre narration, il ajoute: “et il n’y a pas 
de prophète entre lui et moi(1)”1.

1	 Al-Boukhari (3443) et Moslim (2365).

15 L’Islam est la 
religion des 
prophètes 

	 (Le Messager a cru en ce qu’ on a fait 
descendre vers lui venant de son Seigneur, 
et aussi les croyants: tous ont cru en Allah, 
en Ses anges, à Ses livres et en Ses messa-
gers; (en disant): “Nous ne faisons aucune 
distinction entre Ses messagers”[ [Sourate 
Al-Baqara: 285].

	 (Certes, la religion acceptée d’Allah, C’est 
l’Islam.[ [Sourate Al-‘Imrane: 19].

	 (et Il ne vous a imposé aucune gêne dans la 
religion, celle de votre père Abraham, lequel 
vous a déjà nommés “Musulmans” avant (ce 
Livre)[ [Sourate Al-Hajj: 78].

	 (Et quand ‘ Issa (Jésus) fils de Marie dit: Ô 
Enfants d’ Israël, je suis vraiment le Messa-
ger d’Allah [envoyé] à vous, confirmateur de 
ce qui, dans la Thora, est antérieur à moi, et 
annonciateur d’un Messager à venir après 
moi, dont le nom sera Ahmad[ [Sourate As-
Saff: 6].

Il s’agit d'Abou Hourayra, ‘Abd ar- Rahman ibn 
Sakhr Ad-Dawssi Al-Azdi Al- Yamani. Il embrassa 
l’Islam l’année de la bataille de Khaybar. Il accom-
pagna constamment le Prophète m et veilla à 
acquérir la science et à mémoriser les hadiths, 
au point de devenir le Compagnon ayant narré le 
plus de hadiths. Il est mort à Médine en l’an 58 de 
l’Hégire(1)2.

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghaba d’Ibn al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz as-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m affirme que, parmi tous les gens, il 
est celui qui est le plus en droit de se réclamer de 
‘Issa, car il n’ y a pas de prophète entre lui et ‘ Issa et 
tous les prophètes sont des frères que la même 
religion rassemble.



Compréhension (fiqh)

114

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m affirme qu’ il est le plus proche de ‘ Issa ibn Maryam (Jésus fils de Marie) 
et celui qui mérite le plus de se réclamer de lui dans ce bas monde et dans l’au-delà. Il ne 
mentionna ‘Issa parmi tous les prophètes que pour certaines raisons, parmi lesquelles:

Il n’y a pas d’autre prophète entre les deux, puisque ‘Issa annonça la Prophétie de 
Mohammad m et prépara le terrain à son Message: ZEt quand Jésus fils de Marie dit: Ô 
Enfants d’ Israël, je suis vraiment le Messager d’Allah [envoyé] à vous, confirmateur 
de ce qui, dans la Thora, est antérieur à moi, et annonciateur d’un Messager à venir 
après moi, dont le nom sera Ahmad( [Sourate As- Saff: 6].

À la Fin des Temps, ‘Issa (Jésus) descendra en tant que disciple du Prophète m et 
gouverneur avec sa Législation, pour combattre l’Antéchrist, et sera à la tête d’une armée 
de musulmans(1).

2 	 Puis le Prophète m compara la relation entre les prophètes à celle entre des frères issus 
de coépouses, ayant un même père, mais dont les mères sont différentes. En effet, la 
religion qui les rassemble ressemble beaucoup au père, alors que leurs lois juridiques qui 
diffèrent sont comparables à des mères.

Cette même religion qui les rend tous proches les uns des autres est l’Islam, qui est 
monothéisme et obéissance à Allah. Allah dit:  ZCertes, la religion acceptée d’Allah, c’est 
l’Islam: [Sourate Al-‘Imrane: 19]. Par ailleurs, les prophètes ordonnaient d’embrasser 
l’Islam et s’affiliaient à cette religion, parce que sa réalité est la soumission à ce que 
rapporte et ordonne Allah. Pour ce qui est des jugements secondaires, ils diffèrent selon 
les législations des prophètes. Allah dit:  ZÀ chacun de vous Nous avons assigné une 
législation et un plan à suivre: [Sourate Al-Ma’ida: 48](2)4.

3 	 Dans une narration de Moslim, le Prophète m justifia pourquoi, parmi tous les autres 
prophètes, il est le plus en droit de se réclamer de ‘Issa ibn Mariam: parce qu’aucun 
prophète n’a été envoyé entre eux, et qu’il est celui qui a annoncé sa venue et a préparé 
les gens à l’accueillir.

1	 Voir Al-Ifsah ‘An Ma’ani as-Sihah d’Ibn Houbayra (6/184) et Tarh at-Tathrib Fi Charh at-Taqrib d’Al-‘Iraqi (6/243).

2	 Voir Majmou’ al-Fatawa d’Ibn Taymiya (15/159).



115

Suivi

1 	 Lorsque tu veux expliquer quelque chose d’important à tes enfants, à tes élèves ou aux 
gens, fais usage de métaphores connues ou bien utilise un exemple qui te vient à l’esprit, 
car ceci rend plus accessible à la compréhension ce que l’on veut expliquer et l’enracine 
dans l’esprit, comme lorsque le Prophète m compara la relation entre les prophètes avec 
celle qui réunit des frères issus d’un même père et de mères différentes.

2 	 Le Prophète m expliqua que s’il mérite le plus de se réclamer de ‘Issa, c’est à cause de 
l’origine commune de leur religion et de leur succession dans la Prophétie. Ne néglige 
donc pas lorsque cela est nécessaire - comme lorsque cela paraît étrange - d’expliquer les 
décisions que tu prends à tes enfants, à tes élèves ou à tes employés. En effet, lorsqu’ils 
connaissent la raison pour laquelle tu as ordonné, défendu ou affirmé une chose, ils 
comprennent la finalité voulue et ce qui leur est imposé leur paraît plus léger.

3 	 Sachant que tu appartiens à une Histoire et à une communauté, rappelle-toi que ton 
Histoire remonte à l’ensemble des prophètes qui sont les frères de ton Prophète m 
auquel tu crois et alors, tu ressentiras du respect et de l’amour pour eux:  ZLe Messager a 
cru en ce qu’on a fait descendre vers lui venant de son Seigneur, et aussi les croyants: 
tous ont cru en Allah, en Ses anges, à Ses livres et en Ses messagers; (en disant): 
“Nous ne faisons aucune distinction entre Ses messagers”: [Sourate Al-Baqara: 285]. 
Prends donc leur guidée pour exemple et discute de leurs vies avec les membres de ta 
famille et tes amis.

4 	 Le monothéisme fait partie de ce qui doit être inculqué par les parents, le prédicateur, 
l’enseignant, le chargé de mettre en place les programmes sociaux et autres, en priorité 
et de manière complète à l’enfant, car il est le fondement sur lequel s’accordent tous les 
prophètes. Apprends donc les significations de la foi, accorde de l’attention à leurs points 
de détail, explique-les et utilise des métaphores pour les rendre plus accessibles.

5 	 Que la solidarité entre les prophètes est belle! Ce sont des frères, sois donc solidaire avec 
tes frères croyants, particulièrement ceux qui ne sont pas éloignés de toi, comme tes 
parents proches et tes collègues de travail.

6 	 Une manière plaisante de prêcher, les chrétiens en particulier, est de rappeler à l’auditoire 
le lien de fraternité entre les prophètes et que celui qui mérite le plus de se réclamer de 
‘Issa parmi les gens est Mohammad, puisque les deux ont apporté de la part d’Allah la 
science et les œuvres qu’ils ont enseignées aux gens.





117

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

Ibn ‘Abbâs, dont Allah est satisfait, rapporte que le 
Prophète m a dit: 

1 	 “Le Messager d’Allah m fut envoyé à l’âge de 
quarante ans.

2 	  Il vécut à La Mecque durant treize ans alors qu’il 
recevait la Révélation,

3 	 puis il lui a été ordonné d’émigrer et il a alors 
émigré dix ans durant,

4 	 et est mort à l’âge de soixante-trois ans”(1).

1	 Al-Boukhari (3851) dont ce sont les termes et Moslim (2351).

16
Connaître le 
Messager – qu’Allah 
le couvre d’éloges et 
le protège 

	 ZMohammad n’ est qu’ un messager - des mes-
sagers avant lui sont passés -. S’ il mourait, donc, 
ou s’il était tué, retourneriez-vous sur vos talons? 
Quiconque retourne sur ses talons ne nuira en 
rien à Allah; et Allah récompensera bientôt les 
reconnaissants[ [Sourate Al-'Imranee: 144].

	 ZEt quiconque émigre dans le sentier d’Allah 
trouvera sur terre maints refuges et abon-
dances. Et quiconque sort de sa maison, 
émigrant vers Allah et Son messager, et que la 
mort atteint, sa récompense incombe à Allah. 
Et Allah est Pardonneur et Miséricordieux[ 
[Sourate An-Nissâ`: 100].

	 ZSi vous ne lui portez pas secours... Allah l’ a 
déjà secouru, lorsque ceux qui avaient mécru 
l’avaient banni, deuxième de deux. Quand ils 
étaient dans la grotte et qu’il disait à son compa-
gnon: “Ne t’afflige pas, car Allah est avec nous”. 
Allah fit alors descendre sur Lui Sa sérénité et le 
soutint de soldats (Anges) que vous ne voyiez 
pas, et Il abaissa ainsi la parole des mécréants, 
tandis que la parole d’Allah eut le dessus. Et 
Allah est Puissant et Sage[ [Sourate At-Tawba: 40].

	 ZLis, au nom de ton Seigneur qui a créé, qui 
a créé l’homme d’une adhérence. Lis! Ton 
Seigneur est le Très Noble, qui a enseigné par 
la plume [le calame], a enseigné à l’homme ce 
qu’il ne savait pas[ [Sourate Al-‘Alaq: 1-5].

Il s’agit d'Abou al-‘Abbâs ‘Abd Allah ibn ‘Abbâs 
ibn ‘Abd al -Mouttalib Al-Qourachi Al-Hâchimî 
Al-Madanî, né dans le quartier des Banou Hâ-
chim trois années avant l’Hégire. Il est le savant 
de la communauté, le traducteur du Coran et le 
cousin du Messager d’Allah m. On le surnom-
mait Al-Bahr (la mer) en raison de l’étendue 
de sa science qu’il a acquise suite à l’invoca-
tion du Prophète m: “Ô Allah, instruis-le en 
religion”(1). Il fait partie des Compagnons qui 
ont rapporté de nombreux hadiths (il rapporta 
1696 hadiths), puisqu’ il embrassa l’Islam jeune 
et il n’a cessé d’accompagner le Prophète m 
après la prise de La Mecque. Il devint aveugle 
à la fin de sa vie avant de mourir à Taëf en l’an 
68 de l’Hégire(2).

1	 Al-Boukhari (143) dont ce sont les 
termes et Moslim (2477).

2	 Voir sa fiche biographique dans Ma’ri-
fat as-Sahâbah d’Abou Nou’aym 
(3/1699), Al-Isti'ab Fî Ma‘rifat al-Ashab 
d’Ibn ‘Abd al-Barr (3/933) et Ousd al-
Ghâbah d’Ibn Al-Athir (3/291).

Ibn ‘Abbâs - qu’Allah a agréés - nous informe 
de certaines des étapes de la vie du Prophète 
m. Il nous dit ainsi qu’il a été envoyé comme 
prophète à l’âge de quarante ans, qu'il migra de 
La Mecque vers Yathrib (Médine) treize ans plus 
tard et qu’il vécut dix ans à Médine. Ensuite, il 
rejoignit son Seigneur - exalté soit-Il - à l’âge de 
soixante-trois ans.



118

Compréhension (fiqh)
L’Islam repose sur l’attestation qu’il n’existe pas de divinité digne d’adoration en dehors d’Allah 
et que Mohammad est le Messager d’Allah. Or connaître le Messager m aide à correctement 
croire en lui, comment peut-il en être autrement alors qu’il est le plus parfait et le plus digne 
des gens? Dans ce hadith, Ibn ‘Abbâs - qu’Allah a agréés- nous informe des étapes les plus 
importantes de la vie du Messager d’Allah m. Il rapporte ainsi:

1 	 que Jibrîl (Gabriel) - qu’Allah le protège - descendit sur le Messager d’Allah m avec la 
Révélation et lui ordonna de transmettre le Message alors qu’il avait atteint l’âge de 
quarante ans. Cela signifie qu’il est né en l’an 53 avant l’Hégire, l’année appelée année de 
l’Éléphant, et qu’il a été envoyé [en tant que prophète] en l’an 13 avant l’Hégire.

Allah choisit La Mecque comme lieu de naissance de Son Messager et lieu où se déroulera 
son enfance. C’est là qu’il est né, issu d’une noble lignée. En effet, son père est ‘Abd Allah 
ibn ‘Abd al- Mouttalib Al-Hâchimî Al-Qourachi et sa mère est Âminah fille de ‘Abd Manâf 
ibn Zouhrah Al- Qourachiyyah(1)94. Il est donc issu de la plus noble lignée arabe et il dit à 
ce propos: “Allah a élu Kinâna parmi les descendants d’Ismâ’îl, puis il a élu Qouraych de 
Kinâna, puis il a élu les Banou Hâchim de Qouraych, puis il m’a élu des Banou Hâchim”(2)95. 
Son père est mort alors qu’il était un fœtus dans le ventre de sa mère. Il est donc né 
orphelin et a grandi sous l’aile de sa mère qui est morte à son tour alors qu’il était âgé de 
six ans. Ce fut son grand-père qui le prit en charge et celui- ci est mort à son tour alors 
qu’il avait huit ans. Il passa alors sous la garde de son oncle paternel Abou Tâlib(3)96.

Il resta à La Mecque durant les quarante premières années de sa vie durant lesquelles 
Allah - exalté soit-Il - l’éduqua et le prépara comme il se doit à mener à bien la mission 
pour laquelle Il l’avait élu:  ZNe t’a-t-Il pas trouvé orphelin? Alors Il t’a accueilli! Ne t’a-t-
Il pas trouvé égaré? Alors Il t’a guidé. Ne t’a-t-Il pas trouvé pauvre? Alors Il t’a enrichi: 
[Sourate Ad-Douhâ: 6-8]. Il vécut donc parmi les siens en étant de bonne fréquentation, en 
ayant un bon comportement, en prenant part avec eux à tout ce qui était bénéfique et en 
s’éloignant de tout ce qui était néfaste.

Par ailleurs, le Prophète épousa Khadija fille de Khowailid qui mit au monde tous ses 
enfants, à savoir: Al-Qâssim, ‘Abd Allah, Zaynab, Roqaya, Oum Koulthoum et Fatima, 
excepté Ibrahim qui est né à Médine et dont la mère était Maria la Copte(4)97. Ensuite, 
Jibrîl - qu’Allah le protège - descendit à lui alors qu’il était dans la grotte Hira’ et lui révéla: 

1	 Voir As-Sîrah an-Nabawiyya d’Ibn Hichâm (1/110).

2	 Moslim (2276) d’après Wâthila ibn al-Asqa’ - qu’Allah a agréé.

3	 Voir As-Sîrah an-Nabawiyya d’Ibn Hichâm (1/168-179).

4	 Voir As-Sîrah an-Nabawiyya d’Ibn Hichâm (1/187).



119

ZLis, au nom de ton Seigneur qui a créé, qui a créé l’homme d’une adhérence. Lis! 
Ton Seigneur est le Très Noble, qui a enseigné par la plume [le calame], a enseigné à 
l’homme ce qu’il ne savait pas: [Sourate Al-‘Alaq: 1-5]. Il assuma alors à partir de là les 
charges de la Prophétie.

2 	 Après le début de la Révélation, le Messager d’Allah m resta treize ans à La Mecque à 
recevoir la Révélation et à appeler les gens à la suivre. Durant ces années, il endura une 
persécution et une répression que peu auraient pu supporter et les croyants qui étaient 
avec lui subirent également des persécutions. Lorsque celles-ci devinrent trop intenses, 
il leur ordonna de migrer en Abyssinie cinq ans après le début de la révélation et les 
musulmans y migrèrent à plusieurs reprises(1), tandis qu’il resta lui-même à La Mecque 
pour appeler à Allah. Allah le soutint par le biais de son oncle paternel et de son épouse, 
la Mère des Croyants, Khadija. Ceux-ci le soutinrent jusqu’à la dixième année de son envoi, 
année à laquelle ils décédèrent. Il dut alors se mettre à rechercher à Taëf et ailleurs des 
soutiens pour faire triompher sa religion, particulièrement lors des rites du pèlerinage, 
mais celui-ci subissait toujours des persécutions(2).

3 	 Après avoir achevé sa treizième année à La Mecque, Allah lui choisit Médine comme 
demeure de migration. Il y migra donc en compagnie d'Abou Bakr, dont Allah est satisfait, 
afin de rejoindre les compagnons qui y avaient déjà migré. Les autres - ceux qui ont 
eu par la suite la possibilité de migrer - le rejoignirent plus tard. De Médine, il continua 
à appeler à Allah, à combattre pour la cause d’Allah et à être au service des gens dix 
années durant jusqu’à ce qu’Allah parachevât le bienfait [qu’est l’Islam] et que les gens 
furent entrés en masse dans la religion d’Allah.

4 	 Ensuite, Ibn ‘Abbâs - qu’Allah a agréé - nous informe que le Prophète m est mort à l’âge 
de soixante-trois ans, après avoir passé vingt-trois années à appeler les gens à Allah, 
treize à La Mecque et dix à Médine. Son décès eut lieu dans l’appartement de ‘A’icha - 
qu’Allah a agréée - le lundi 12 du mois de Rabî’ al-Awwal de la onzième année de l’Hégire.

1	 Voir As-Sîrah an-Nabawiyya: ‘Ard Waqâ`i’ wa Tahlîl Ahdâth (p.191).

2	 Voir As-Sîrah an-Nabawiyya: ‘Ard Waqâ`i’ wa Tahlîl Ahdâth (p.207).



120

Suivi

1 	 Aie confiance dans la seigneurie et la miséricorde d’Allah et sollicite Son aide. Le Prophète 
m est né orphelin de père, puis sa mère et son grand-père sont morts alors qu’il était 
encore jeune. Il fut alors pris en charge par son oncle paternel malgré sa pauvreté et le 
grand nombre de ses enfants.

Habituellement, un orphelin ayant vécu dans de telles circonstances aurait grandi en 
étant affectivement dévasté et manquant de soins, mais Allah, Celui entre les mains 
duquel sont les prédestinations des choses, fit de cet orphelin, plusieurs années plus 
tard, le maître des mondes. L’être humain ne doit donc pas désespérer de la miséricorde 
d’Allah, quelle que soit la dureté des circonstances et être persuadé qu’il a un Seigneur 
qui administre les affaires et qui, lorsqu’Il veut quelque chose, dit “Sois” et alors cette 
chose “est” aussitôt.

2 	 Le Prophète m resta treize ans à La Mecque à appeler les gens à Allah. Il se rendait dans 
les marchés et les réunions publiques pour s’adresser aux gens, sans se décourager, ni 
s’abattre, ni désespérer de la foi des siens, ni se soucier qu’ils le traitaient de menteur, 
des accusations qu’ils faisaient à son encontre. Il restait doux dans ses paroles et plein de 
compassion pour les siens, il demandait à Allah de les guider et continuait à être au service 
des gens en protégeant leurs dépôts et autres comme actions. Ni la mort de son oncle 
paternel qui le protégeait contre les persécutions ne l'affligea, ni celle de son épouse et 
bien-aimée Khadija qui le soutenait par sa personne et sa richesse dans sa prédication 
ne l’abattit. Ne mérite-t-il donc pas d’être un exemple pour les prédicateurs, les étudiants 
en science et ceux qui exhortent les gens afin qu’ils apprennent à être patients dans leur 
appel à Allah et à supporter les offenses des gens, sachant qu’ils n’endureront jamais 
qu’une infime partie de ce qu’il a enduré?

3 	 Lorsque le Prophète m reçut l’ordre d’Allah de migrer, l’idée de délaisser sa famille, ses 
biens, sa demeure et son pays ne l’attrista pas. Il ne fit qu’obéir à l’ordre d’Allah malgré 
les peines qu’il allait devoir supporter. Cela doit être le cas du croyant pour qui toute 
peine doit être négligeable en comparaison de l’agrément d’Allah.

4 	 La migration est un vaste concept et cela ne signifie pas forcément quitter un pays pour 
un autre. Elle peut signifier également, quitter un travail et son environnement pour un 
autre qui satisfait plus Allah.

5 	 La vie du Prophète m passa par des étapes diverses et des circonstances différentes, 
oscillant entre, facilité et difficulté, aisance et adversité, guerre et paix, clandestinité et 



121

vie au grand jour, faiblesse et puissance. Sa vie connut donc toutes les circonstances et 
les étapes que peut connaître une vie humaine et est donc en cela un modèle parfait à 
prendre en exemple et un modèle de résignation devant les décrets d’Allah quelle que 
soit la situation.

6 	 La mort est une fin obligatoire, même pour la plus noble des créatures, celui doté de 
la force et de l’esprit les plus parfaits, celui qui protégeait le mieux sa santé de ce qui 
pouvait lui nuire, celui qui invoquait le plus son Seigneur de lui pardonner et de lui donner 
la santé et celui qui était le plus bénéfique aux gens. Il ne convient donc pas à l’être 
humain raisonnable de se désintéresser de la mort, de ne pas en tenir compte dans ses 
projets ou que la mort d’un proche, d’un bien-aimé, d’un savant ou d’un réformateur ne 
l’accable plus que de raison.

1	 Voir Sîrat Ibn Hichâm (1/664).

Un poète a dit:

L’orphelin est né et il acquit les plus magnifiques attributs de la création, que 
le nécessiteux et les orphelins soient fiers.

Telle l’aube qui perce la sombre obscurité, tel l’esprit qui fait revivre le mort 
alors qu’il est un tas d’ossements défraîchis.

Que le monde est heureux et que sa joie est grande, tant que l’Islam illumine 
sa surface!

Hassan ibn Thâbit a dit(1):

Les miens sont ceux qui ont abrité leur Prophète et ont cru en lui alors que le 
reste des gens étaient mécréants,

Excepté quelques personnes qui furent les prédécesseurs des vertueux et des 
auxiliaires des Ansâr. Réjouis par ce qu’Allah leur avait accordé, ils dirent 
lorsque est venu à eux l’Élu issu d’une noble lignée:

Bienvenue, tu jouiras de sécurité et d’abondance. Quel excellent prophète, et 
quel excellent protégé et voisin tu es!

Ils l’installèrent dans une demeure où celui qui est leur protégé ne craint rien 
et cette demeure est devenue la sienne.





123

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Al-Miqdam Ibn Ma’di Karib, qu’Allah a agréé, 
rapporte que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Certes, il y aura un homme à qui parviendra un 
hadith provenant de moi alors qu’il est accoudé 
à son canapé et dira: Il y a entre nous et vous le 
Livre d’Allah. Ce qui y est déclaré licite nous le 
considérons licite et ce qui y est déclaré illicite nous 
le considérons illicite.

2 	 Or ce qui a été déclaré illicite par le Messager 
d’Allah m est comme ce qui a été déclaré illicite 
par Allah”(1).

3 	 Dans la version d’Abou Dawoud, il y a cet ajout: 
“Certes, le Livre et son semblable m’ont été 
donnés”.

1	 Abou Dawoud (4604), At-Tirmidhi (2664) dont ce sont les termes et 
Ibn Maja (12).

17
S’efforcer de suivre 
le Messager – 
qu’Allah le couvre 
d’éloges et le protège 

	 ZÔ les croyants! Obéissez à Allah, et obéis-
sez au Messager et à ceux d’ entre vous qui 
détiennent le commandement. Puis, si vous 
vous disputez en quoi que ce soit, renvoyez-le 
à Allah et au Messager, si vous croyez en Allah 
et au Jour dernier. Ce sera bien mieux et de 
meilleure interprétation (et aboutissement)[ 
[Sourate An-Nissa: 59].

	 ZQuiconque obéit au Messager obéit certai-
nement à Allah. Et quiconque tourne le dos... 
Nous ne t’ avons pas envoyé à eux comme gar-
dien[ [Sourate An-Nissa: 80].

	 ZEt vers toi, Nous avons fait descendre le Co-
ran, pour que tu exposes clairement aux gens 
ce qu’ on a fait descendre pour eux et afin 
qu’ils réfléchissent[ [Sourate An-Nahl: 44].

	 ZDis: “Obéissez à Allah et obéissez au Messa-
ger. S’ ils se détournent… il [le messager] n’est 
alors responsable que de ce dont il est chargé; 
et vous assumez ce dont vous êtes chargés. Et 
si vous lui obéissez, vous serez bien guidés.” Et 
il n’incombe au Messager que de transmettre 
explicitement (son message[ [Sourate An-
Nour: 54].

	 Zet il ne prononce rien sous l’ effet de la pas-
sion; (3) ce n’est rien d'autre qu'une révélation 
inspirée[ [Sourate An-Najm: 3-4].

	 ZPrenez ce que le Messager vous donne; et 
ce qu’il vous interdit, abstenez-vous en; et 
craignez Allah, car Allah est dur en punition[ 
[Sourate Al-Hachr: 7].

Il s’agit d’Al-Miqdam Ibn Ma’di Karib Ibn ‘Amr Al 
-Kindi Abou Karima, un Compagnon du Messager 
d’Allah. Al-Miqdam Ibn Ma’di Karib Al-Kindi se ren-
dit avec sa délégation auprès du Prophète m et 
séjourna quarante jours à Médine. Il vécut à Homs 
et est mort en l’an 87 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-
Ashab d’Ibn ‘Abd Al-Barr (4/1482), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-
Athir (5/244), et Târikh Al-Islam d’Adh-Dhahabi (2/1009).

Le Prophète m interdit que certaines personnes 
puissent nier des arguments sous prétexte qu’ils 
proviennent de la Sounna, prétendant que ce qui 
se trouve dans le Coran est suffisant. La Sounna 
fait certes partie de la révélation au même titre 
que le Coran.



124

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m avertit sa communauté de se prononcer en religion sur la base des 
avis personnels et du suivi des passions, au point qu’un homme ignorant parmi eux ne 
portant aucun intérêt à la science et aux savants, n’assistant pas aux assemblées où est 
enseignée la science et préférant le repos et la paresse, dira en étant accoudé à son lit ou 
son oreiller: Nous devons nous contenter des commandements et des interdits contenus 
dans le Coran, car le licite est ce qui a été déclaré licite par le Coran et l’illicite est ce qui 
a été déclaré illicite par le Coran.

Ceci se réalisa véritablement dans la communauté du Prophète m et apparurent des 
sectes, telles que les kharidjites, les chiites, les coranistes, les laïcs et d’autres encore 
qui s’attachent aux significations apparentes des versets du Coran, se détournent de la 
Sounna du Prophète m et refusent de se conformer aux hadiths authentiques à cause de 
l’ignorance et de l’arrogance qui ont aveuglé leurs cœurs et leur clairvoyance(1)13.

2 	 Le Prophète m désapprouva cette attitude qui est la leur et expliqua que les 
commandements et les interdits du Prophète m ordonnant de se soumettre et d’obéir, 
sont comme les commandements et les interdits d’Allah, car le Prophète m ne parle 
pas sous l’effet de la passion et sa Sounna fait partie de la religion qu’il est obligatoire 
de suivre. Allah dit en effet: )Prenez ce que le Messager vous donne; et ce qu’il vous 
interdit, abstenez-vous en; et craignez Allah, car Allah est dur en punition( [Sourate Al-

Hachr: 7].

3 	 Le Prophète m nous informe ensuite qu’Allah lui donna le Coran, le livre qui lui a été 
révélé par l’intermédiaire de Jibrîl le dépositaire de la révélation, qu’on récite pour adorer 
Allah, celui dont chaque sourate est un défi et dont le texte est transmis par un grand 
nombre de narrateurs à chaque génération. Il lui donna également la Sounna qui explique 
le Coran et explicite ses jugements et ses limites. C’est pourquoi Allah dit: )Et vers toi, 
Nous avons fait descendre le Dhikr, pour que tu exposes clairement aux gens ce qu’on 
a fait descendre pour eux( [Sourate An-Nahl: 44]. Allah qualifia donc la Sounna de Dhikr et 
nous informa qu’Il l’a révélée à Son Prophète m.

1	 Voir Ma’alim As-Sounane d’Al-Khattabi (4/298) et Charh Al-Michkate Al-Kachif ‘An Haqa`iq As-Sounane d’At- Tibi 
(2/630).



125

Par ailleurs, la Sounna se distingue par le fait qu’elle apporte des jugements supplémentaires 
par rapport à ceux du Coran, comme déclarer illicite l’or pour les hommes, la prescription 
des différentes options possibles entre le vendeur et l’acheteur, la défense d’avoir 
pour épouses simultanées une femme et sa tante maternelle ou paternelle, l’illicéité de 
consommer la chair des ânes domestiques, la licéité de consommer les poissons et les 
sauterelles morts, etc.

Rien de tout cela n’a été apporté par le Prophète m de lui-même, mais cela lui a été révélé 
par Allah. La différence entre la Sounna et le Coran est que dans le cas de la Sounna, 
c’est la signification d’un jugement qui est révélée et que le Prophète m l’exprime avec 
les termes qu’il veut. Allah dit en effet: )et il ne prononce rien sous l’effet de la passion; 
ce n’est rien d’autre qu’une révélation inspirée( [Sourate An-Najm: 3-4].



126

Suivi

1 	 (1) Prends garde d’être ignorant, de refuser d’étudier la science et de dédaigner fréquenter 
les assemblées des savants, car cela est la cause des innovations et du suivi de celles-ci.

2 	 (1) Le Prophète m averti contre le fait de se détourner de sa Sounna, prends donc garde 
de faire partie de ceux qui s’en détournent.

3 	 (1) Il y a dans ce hadith une réprimande et une admonestation adressées à ceux qui 
repoussent la Sounna et prétendent s’en passer et se contenter du Livre. Que dire alors 
de celui qui préfère l’avis de quelqu’un, à un hadith et qui dit lorsqu’il entend un hadith 
authentique: Je n’ai pas à le mettre en pratique, car je suis l’avis de telle école juridique(1)14.

4 	 (2) Prends garde de mépriser ce que le Prophète m a déclaré illicite ou obligatoire, car 
la punition méritée est la même que lorsque l’on méprise ce qui a été déclaré illicite par 
Allah. Il en est de même pour la négation de ce qui a été prescrit par le Prophète m.

5 	 (2) Celui qui repousse les paroles du Prophète m est tel celui qui repousse les paroles 
d’Allah et s’abstient de se soumettre à Ses commandements et interdits. Prends donc 
garde à cela.

1	 Voir les annotations d’As-Sindi en marge des Sounane d’Ibn Maja (1/4).



127

6 	 (3) La Sounna fait partie de la révélation au même titre que le Coran. Ainsi, il est obligatoire 
de se conformer à celle qui nous a été transmise de manière authentique, de lui accorder 
du crédit et d’y croire.

7 	 (3) Comment est-il permis à un croyant prétendant croire au Prophète m de refuser de le 
suivre?!

8 	 (3) Pour qu’un hadith authentique soit accepté, il n’est pas exigé qu’il soit identique au 
Coran. En effet, de nombreux hadiths contiennent des ajouts par rapport au Coran et 
par conséquent, lorsqu’un hadith authentique dont la chaîne de narration remonte au 
Prophète m te parvient, mets-le en pratique.

9 	 (3) Si on ne devait pas obéir au Messager d’Allah m pour ce qu’il apporte en plus du Coran, 
lui obéir n’aurait aucun sens et l’obéissance qui lui est spécifiquement due serait abrogée. 
En effet, s’il n’était obligatoire de lui obéir que pour ce qu’il a apporté d’identique au 
Coran, il n’y aurait pas d’obéissance spécifique qui lui serait due. Or Allah dit: )Quiconque 
obéit au Messager obéit certainement à Allah( [Sourate An-Nissa: 80](1)15.

1	 Voir I’lam Al-Mouwaqqi’ine ‘Ane Rabb Al-’Alamine d’Ibn Al-Qayyim (2/220).

Un poète a dit:

Sois un adepte de la Sounna de la meilleure des créatures, car elle 
est le slogan du salut du serviteur.

Il est celui dont les bienfaits ont atteint tous les gens et dont la 
bienfaisance les a englobés dans les deux demeures.

Depuis qu’il est venu, les cœurs aveugles se sont mis à voir les 
voies de la guidée et les oreilles sont devenues réceptives au vrai.

Ô Seigneur, couvre-le d’éloges tant que la pluie tombe et donne 
naissance à des feuilles et à des bourgeons.

Et couvre-le d’une protection pure, bien odorante et éternelle, lui 
ainsi que les membres de sa famille et ses Compagnons.





129

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Par Celui qui détient l’âme de Mohammad dans 
Sa main,

2 	 quiconque entend parler de moi dans cette 
communauté,

3 	 juif ou chrétien,

4 	 puis meurt, sans croire en ce avec quoi j’ ai été 
envoyé, fera partie des gens de l’Enfer.” (Référencé 
par Moslim)(1).

1	 Moslim (250).

18
L’abrogation des 
messages précédents 
par l’envoi du 
Messager صلى الله عليه وسلم

	 ZCertes, la religion acceptée d'Allah, c'est 
l'Islam. Ceux auxquels le Livre a été apporté 
ne se sont disputés, par agressivité entre eux, 
qu’après avoir reçu la science. Et quiconque 
ne croit pas aux signes d’Allah... alors Allah 
est prompt à demander compte![ [Sourate Al-
'Imrane: 19]. 

	 ZEt quiconque désire une religion autre que 
l’Islam ne sera point agréé, et il sera, dans l’ 
au- delà, parmi les perdants. Comment Allah 
guiderait-Il des gens qui n’ont plus la foi après 
avoir cru et témoigné que le Messager est 
véridique, et après que les preuves leur sont 
venues? Allah ne guide pas les gens injustes. 
Ceux-là, leur rétribution sera qu’ils auront sur 
eux la malédiction d’Allah, des Anges et de 
tous les êtres humains. Ils y demeureront éter-
nellement. Le châtiment ne leur sera pas allégé, 
et ils n’auront aucun répit[[Sourate Al-'Imrane: 
85-88].

	 ZEt quiconque fait scission d’avec le Messager, 
après que le droit chemin lui est apparu et suit 
un sentier autre que celui des croyants, alors 
Nous le laisserons comme il s’est détourné, et 
le brûlerons dans l’Enfer. Et quelle mauvaise 
destination![ [Sourate An-Nissâ`: 115].

Il s’agit de ‘Abd ar-Rahmâne ibn Sakhr de la tribu 
de Daws (une fraction de la tribu d’Al -Azd qui 
habitait Ma`rib avant de se disperser). Il embrassa 
l’Islam l’année de la bataille de Khaybar, soit en 
l’an 7 de l’Hégire, puis il se rendit à Médine où il 
accompagna constamment le Prophète m et veil-
la à acquérir la science et à mémoriser les hadiths, 
au point de devenir le Compagnon ayant rapporté 
le plus de hadiths. Il est mort à Médine en l’an 58 
de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâbah d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghâbah d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issâba Fî Tamyîz as-Sahâbah d’Ibn Hajar Al-'Asqalani 
(4/267).

Le Prophète - qu’Allah le couvre d’éloges et le 
protège - fait serment que les œuvres de celui qui 
vit à son époque ou après, et qui entend parler de 
lui, mais ne croit pas en lui, ne seront pas accep-
tées et le sort de tout mécréant est d’entrer en 
Enfer, fut-il juif ou chrétien.



Compréhension (fiqh)

130

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m fait serment d’une chose éminente et en faisant ce serment par Allah, il 
veut insister sur cette chose. Il dit ainsi: Par Allah, Celui qui me détient moi et ma vie dans 
Sa main, s’Il veut Il me fait mourir et s’Il veut Il me laisse vivre.

2 	 Le contenu du serment adresse cette obligation à tous ceux à qui est parvenue la 
prédication du Prophète m et qui appartiennent aux peuples auxquels le Prophète m a 
été envoyé, C’est-à-dire les humains et les djinns, les Arabes et les non Arabes,  depuis 
son époque jusqu’au Jour de la Résurrection.

Il sous-entend par l’atteinte de la prédication, le fait qu’un être humain juridiquement apte 
comprenne qu’il existe un messager venant de la part d’Allah qui appelle à proclamer Son 
unicité, défend de Lui associer quoi que ce soit, explique tout cela et ainsi de suite, que 
cet être humain soit convaincu de sa véracité ou non. Il suffit qu’on lui oppose comme 
argument le fait qu’il a correctement compris l’existence d’un messager dont les attributs 
sont ceux-là. Quant à ceux à qui cette prédication ne parvient pas de manière correcte, 
on ne peut affirmer que le bon argument leur a été opposé, en raison des paroles d’Allah: 
) Et Nous n’avons jamais puni [un peuple] avant de [lui] avoir envoyé un Messager.( 
[Sourate Al-Isra: 15].

3 	 Le Prophète m mentionna les juifs et les chrétiens, car ils sont les gens qui le connaissent 
le mieux, et parce que les annonces de sa Prophétie leur sont parvenues. De plus, les 
mentionner spécifiquement démontre que rien ne dispense de croire au Message du 
Prophète m, même dire que l’on pratique une religion révélée. Par conséquent, les 
idolâtres et les athées sont encore moins susceptibles qu’eux de pouvoir être dispensés 
de croire à son Message et donc la preuve est faite que toutes les religions ont été 
abrogées par la sienne(1).

4 	 Ainsi, toute personne saine d’esprit et pubère à qui est parvenue la prédication et qui 
meurt sans croire au Prophète m et sans se conformer à sa législation, fait partie des 
gens de l’Enfer où ils demeureront éternellement; rien ne pourra lui être d’aucune utilité: 
ni œuvre, ni parenté, ni noblesse, ni rang: ) Et quiconque désire une religion autre que 
l’Islam ne sera point agréé, et il sera, dans l’au-delà, parmi les perdants.( [Sourate Âl-
‘Imrâne: 85].

1	 Voir Touhfat al-Abrâr d’Al-Baydâwî (1/43), Al-Mafâtîh Fî Charh Al-Masâbîh d’Al-Mudhirî (1/72).



131

Suivi

1 	 Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, parcourut une longue distance depuis son pays 
et il accepta de migrer et de s’expatrier pour Allah et Son Messager, ne se contentant 
pas d’embrasser l’Islam dans son pays et d’y rester. Mieux encore, il devint le Compagnon 
ayant rapporté le plus de hadiths malgré sa conversion tardive. Que chacun de nous 
s’interroge: qu’a-t-il accompli pour la cause d’Allah? À quel point veille-t-il à être proche 
de la Sounna qui est l’héritage laissé par Mohammad?

2 	 Considérons la foi comme une chose extrêmement importante et soumettons-nous à ce 
que dit le Messager d’Allah m, que ses paroles conviennent à notre passion ou qu’elles 
s’y opposent. Vois donc le Prophète m faire serment par Celui qui décide de sa vie et de 
sa mort pour une problématique relative à la foi.

3 	 Celui qui a un proche ou un ami juif ou chrétien, qu’il soit bienfaisant envers lui en l’invitant 
convenablement à embrasser l’Islam, car sa religion ne lui sera d’aucun secours. S’il se 
convertit, lui et toi aurez deux rétributions, car le Prophète m a dit: “Trois personnes 
obtiennent deux rétributions: un homme des Gens du Livre qui croit en son prophète et 
croit en Mohammad m …”(1).

4 	 Le musulman doit être fier de sa religion plus que n’importe qui pourrait être fier de sa 
civilisation. En effet, tous les adeptes des autres religions iront vers une perte immense 
s’ils ne suivent pas la religion de l’Islam quand elle leur parvient. Louange donc à Allah 
d’avoir fait de nous des musulmans et de nous avoir guidés avec Sa permission vers le 
vrai à propos duquel les gens divergent.

5 	 La plus grande miséricorde consiste à ce que l’être humain sauve sa propre personne, sa 
famille et le reste des gens, du châtiment éternel, car personne n’entrera au Paradis tant 
qu’il n’aura pas cru au Prophète m et à son Message et ne l’aura pas suivi. De ce fait, les 
prédicateurs qui appellent à Allah sont les plus miséricordieux envers les gens, puisqu’ils 
luttent avec la parole, avec la richesse et avec leur science pour les sauver du châtiment 
d’Allah. Ceci est un rang éminent que tout musulman doit s’efforcer d’atteindre pour 
rejoindre la cohorte des prédicateurs qui appellent à Allah.

1	 Al-Boukhârî (97) et Moslim (154) d’après Abou Moussâ Al-Ach’arî, dont Allah est satisfait.





133

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

On rapporte qu A’nas ibn Mâlik, dont Allah est 
satisfait, a dit:

1 	 Alors que je sortais avec le Prophète m de la 
mosquée, nous rencontrâmes un homme à la sortie 
qui demanda: “Ô Messager d’Allah, quand l’Heure 
surviendra-t-elle?”.

2 	 Le Prophète m lui demanda: “Qu’as-tu préparé en 
prévision de sa survenue?”.

3 	 L’homme eut l’air d’être gêné,

4 	 puis il répondit: “Ô Messager d’Allah, je n’ai pas 
préparé en sa prévision beaucoup de jeûnes, de 
prières ou d’aumônes,

5 	 mais j’aime Allah et Son Messager”.

6 	 Le Prophète m lui dit alors: “Tu seras avec ceux 
que tu as aimés”(1).

1	 Al-Boukhârî (7153) Moslim (2639).

19 Aimer le 
Messager صلى الله عليه وسلم et ce 
que cela implique

	 ZLa connaissance de l’Heure est auprès 
d’Allah; et C’est Lui qui fait tomber la pluie sal-
vatrice; et Il sait ce qu’il y a dans les matrices. 
Et personne ne sait ce qu’il acquerra demain, 
et personne ne sait dans quelle terre il mourra. 
Certes, Allah est Omniscient et Parfaitement 
Connaisseur[ [Sourate Louqmâne: 34].

	 ZDis: “Si vous aimez vraiment Allah, sui-
vez-moi, Allah vous aimera alors et vous 
pardonnera vos péchés. Allah est Pardonneur 
et Miséricordieux[ [Sourate Al-'Imrane: 31].

	 ZQuiconque obéit à Allah et au Messager... 
ceux-là seront avec ceux qu’ Allah a comblés 
de Ses bienfaits: les prophètes, les véridiques, 
les martyrs, et les vertueux. Et quels bons com-
pagnons que ceux-là![[Sourate An-Nissâ`: 69].

	 ZDis: Si vos pères, vos enfants, vos frères, vos 
épouses, vos clans, les biens que vous gagnez, 
le négoce dont vous craignez le déclin et les 
demeures qui vous sont agréables, vous sont 
plus chers qu’Allah, Son messager et la lutte 
dans le sentier d’Allah, alors attendez qu’Allah 
fasse venir Son ordre. Et Allah ne guide pas les 
gens pervers.[ [Sourate At-Tawbah: 24].

Il s’agit d’Abou Hamzah Anas ibn Mâlik ibn an-
Nadr Al-Ansârî, l’imam, Mufti, le serviteur du 
Messager d’Allah m et le dernier de ses Compa-
gnons de Bassorah à mourir. Il était âgé de dix ans 
lorsque le Messager d’Allah m arriva à Médine 
et sa vertueuse mère l’amena afin qu’il soit le 
serviteur du Messager d’Allah m. Il participa à 
plus d’une bataille avec lui et prêta le serment 
d’allégeance sous l’arbre. Prolifique en fatwas et 
en narrations de hadiths, il est mort en l’an 93 de 
l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Siyar A’lâm an-Noubalâ` 
d’Adh-Dhahabî (4/417-423), Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (1/231), Mou’jam as-Sahaba d’Al-Baghawî (1/43) et 
Ousd al-Ghâbah d’Ibn Al-Athir (1/151-153).

Un Compagnon interrogea le Prophète m au 
sujet de la survenue de l’Heure et le Prophète m 
attira son attention sur ce qui est plus important 
que de connaître le moment de sa survenue qui 
n’est connu que d’Allah: il s’agit de se préparer à 
ce moment.

L’homme répondit qu’il ne s’y est pas préparé 
en accomplissant beaucoup d'œuvres, mais qu’il 
aime Allah et Son  Messager. Le  Prophète m l’ 
informa alors que cela est une cause permettant 
d’entrer au Paradis et qu’il sera son compagnon 
s’il est sincère dans son amour.



134

Compréhension (fiqh)

1 	 Anas ibn Mâlik, dont Allah est satisfait, nous informe qu’alors qu’il sortait de la mosquée 
avec le Prophète m, un homme les rencontra à la sortie de la mosquée sous les toitures 
qui entourent la mosquée et interrogea le Prophète m au sujet de la survenue de l’Heure.

On dit que cet homme est le Bédouin qui auparavant urina dans la mosquée, à savoir 
Dhou al- Khouwaysira Al-Yamânî(1)17.

2 	 Le Prophète m le détourna alors de cette question vers une question plus importante qui 
est: Qu’as-tu préparé en prévision de la survenue de l’Heure? As-tu préparé pour cela 
beaucoup d’adorations et d’actes d’obéissance?

Le Prophète m voulait attirer l’attention de l’homme vers ce qui est obligatoire pour lui 
et requis de lui, qui est de se préparer à rendre des comptes et à œuvrer pour entrer 
au Paradis, puisqu’il ne lui est pas demandé de connaître quand aura lieu le Jour de la 
Résurrection et d’ailleurs, seul Allah sait cela. 

3 	 Lorsque l’homme entendit la question du Prophète, il fut embarrassé, car ses œuvres 
étaient modestes. Il reconnut ainsi ses manquements et s’excusa du fait que sa question 
ait été déplacée.

4 	 Ensuite il affirma qu’il ne s’y préparait pas en accomplissant des œuvres immenses. Ainsi, 
il n’avait pas effectué beaucoup d’adorations surérogatoires ni d’actes d’obéissance qui le 
rapprochent du Paradis et le sauvent de l’Enfer, mais il se contentait des obligations dont 
le musulman doit s’acquitter. Il se peut également qu’il ait dit ces paroles par modestie, 
afin de sous-estimer son mérite, ou bien parce qu’il croyait que ce qu’il avait accompli 
comme œuvres n’était pas énorme, ou parce qu’il croyait que toutes les œuvres ne sont 
rien, comparées à la force qu’est l’amour sincère pour Allah et Son Messager(2)18.

5 	 Au regard de cet homme, la plus éminente de ses œuvres, celle qui lui sera le plus 
bénéfique le Jour de la Résurrection est l’amour d’Allah et de Son Messager. Lorsque 
cet amour est sincère, il implique d’obéir à Allah et à Son Messager et d’autres choses 
encore.

6 	 C’est pourquoi le Prophète m l’informa que s’il est sincère dans son amour et qu’il remplit 
ses conditions, il rejoindra alors ceux qu’il aime et il accompagnera le Prophète m et ses 
Compagnons dans le plus haut degré du Paradis. Allah dit en effet: )Quiconque obéit à 

1	 Voir Fath al-Bârî Sahih Al-Boukhârî d’Ibn Hajar (10/555).

2	 Voir Al-Moufhim d’Al-Qourtoubî (6/646).



135

Allah et au Messager... ceux-là seront avec ceux qu’Allah a comblés de Ses bienfaits: 
les prophètes, les véridiques, les martyrs, et les vertueux. Et quels bons compagnons 
que ceux-là!)( [Sourate An-Nissâ`: 69].

C’est aussi la raison pour laquelle, Anas, dont Allah est satisfait, a dit: “Et moi j’aime Allah, 
Son Messager m, Abou Bakr et ‘Omar. J’espère être avec eux [dans l’au-delà] en raison 
de mon amour pour eux, même si je n’accomplis pas les mêmes œuvres qu’eux”(1)19.

1	 Al-Boukhârî (3688) Moslim (2639).



136

Suivi

1 	 La famille d’Anas et Anas, dont Allah est satisfait, lui-même, n’avaient aucun problème 
avec le fait qu’il soit au service du Prophète m alors qu’il était libre et pas un esclave. 
En effet, servir était réservé aux esclaves, pas aux enfants de chefs. Sa mère l’emmena 
donc chez le Prophète m afin qu’il soit à son service. Le musulman peut tenir compte des 
coutumes et des ragots, mais ceux-ci ne doivent pas l’empêcher de remporter le bien 
dans les deux demeures.

2 	 Anas, dont Allah est satisfait, veilla à être constamment en compagnie du Prophète m 
et à être à son service depuis son plus jeune âge, à un âge où certains hadiths racontent 
qu’il lui arrivait de jouer avec d’autres enfants(1)20. Éduquer un enfant à des fins vertueuses 
n’implique donc pas nécessairement qu’on doive lui interdire des activités de son âge, 
comme jouer ou autre.

3 	 L’homme interrogea le Prophète m   au sujet du moment de la survenue de l’Heure, mais le 
Prophète m ne répondit pas à cette question et le détourna vers une autre question liée à 
l’intérêt de celui qui a posé la question et les gens en général: il s’agit des œuvres que l’on 
accomplit pour préparer la survenue de l’Heure. Chez les spécialistes de l’éloquence, ce 
style est connu sous le nom de style du sage. Il consiste à ce que celui à qui est adressée 
la question donne une réponse plus étendue et plus importante que le contenu de la 
question, afin de souligner une sagesse à laquelle celui qui a posé la question n’a pas 
pensé. Cela est le cas par exemple de la réponse à celui qui lui a demandé s’il est permis 
de faire ses ablutions avec de l’eau de mer, la réponse du Prophète m fut: “Son eau est 
pure et purifiante, et les animaux morts qu’on y trouve sont licites à la consommation”(2)21. 
Le Prophète m répondit donc en disant que l’eau de mer est pure en général puis ajouta 
que les animaux morts que l’on trouve dans la mer sont licites à la consommation(3)22. Le 
prédicateur et l’enseignant doivent donc anticiper les besoins des gens, être sages dans 
leurs paroles et leurs réponses et ne pas s’engouffrer dans les pièges de leurs questions. 
Ils doivent plutôt dire aux gens ce qui leur est bénéfique pour leur pratique religieuse et 
leur vie terrestre, sans aborder ce qui cause des troubles ou est inutile à connaître.

4 	 Le Prophète m dévia la réflexion de celui qui a posé la question des questions qui ne 
le concernent pas ou qui n’ont pas de réponse, le faisant passer de “Quand l’Heure 
surviendra-t-elle” à “Qu’as- tu préparé en prévision de sa survenue?”. C’est pourquoi 
l’imam Mâlik détestait parler de choses qui n’étaient pas suivies d’actions et il rapporta des 
savants qui l’ont précédé qu’ils pensaient de même(4)23. En effet, la plupart des polémiques 

1	 Moslim (2604).

2	 At-Tirmidhî (69).

3	 Voir Al-Kawâkib ad-Darârî d’Al-Karmânî (22/35).

4	 Voir Jâmi’ Bayân al-‘Ilm wa Fadlih (2/95).



137

qui surgissent parmi les gens ou parmi les partenaires d’un projet n’aboutissent à aucune 
action. Essaie donc de te poser cette question utile: “Puis quoi ensuite?”.

5 	 Le musulman doit avoir constamment à l’esprit la question: “Qu’ai-je préparé en prévision 
de sa survenue?” et en faire un mode de vie, en se demandant des comptes à soi-même 
chaque jour pour savoir dans quel état on ira à la rencontre d’Allah? Sera-t-Il satisfait de 
nous ou bien en colère contre nous?

6 	 L’amour d’Allah et de Son Messager m ne sont pas de simples paroles et un penchant de 
l’âme, c’est plutôt un sentiment qui emplit le cœur et qui est suivi du désir de satisfaire 
l’être aimé et de lui obéir en proportion de ce sentiment, au point d’accorder la priorité à 
cela au détriment de la famille, des richesses, de la progéniture et de tous les gens. Ainsi, 
que celui qui prétend aimer quelqu’un recherche la preuve de son amour en lui-même. Al-
Hassane Al-Basrî a dit: “Des gens prétendirent aimer Allah - exalté soit-Il -, Il les éprouva 
alors avec ce verset: )Dis: Si vous aimez vraiment Allah, suivez-moi, Allah vous aimera 
alors(1) et vous pardonnera vos péchés. Allah est Pardonneur et Miséricordieux( [Sourate 

Âl-‘Imrâne: 31].

7 	 Quelle que soit l’emprise des actes de désobéissance sur ton cœur et sur ton temps, 
prends garde à porter atteinte à ta vénération d’Allah et à ton amour pour Lui et pour Son 
Messager m. Nous tous n’atteindrons jamais le rang des prophètes d’Allah - qu’Allah les 
couvre d’éloges et les protège - au Paradis, en raison de leur immense mérite, de leurs 
nombreuses œuvres, de la sincérité de leur foi et leur suivi [de ce qui leur a été révélé], 
malgré les épreuves qu’ils subissaient(2)25. Néanmoins, nous pouvons être avec eux dans 
l’au-delà grâce à notre bel amour pour eux, à notre respect pour eux, à notre suivi de leur 
Sounna, au fait de les aimer plus que toute autre personne. Aussi quelle belle nouvelle 
pour celui qui s’évertue [dans cette voie]! C’est d’ailleurs à ce titre qu’Anas, dont Allah 
est satisfait, dit: Je n’ai pas voulu les musulmans se réjouir d’une chose après la venue de 
l’Islam comme ils se sont réjouis de la venue de l’Islam.

8 	 Essaie d’accroître ton amour pour Allah et Son Messager m en recherchant à atteindre 
les causes et les manières d’exprimer cet amour, comme évoquer abondamment Allah, 
invoquer Ses éloges sur le Prophète m, rappeler constamment à son cœur le mérite de 
les aimer, se remémorer leurs bienfaits et être déterminé à leur obéir en priorité. De plus, 
chaque fois que tu vois un amoureux rechercher à satisfaire son ou sa bienaimée, fais en 
sorte que ton amour pour Allah et Son Messager m soit supérieur: ) Parmi les hommes, 
il en est qui prennent, en dehors d’Allah, des égaux à Lui, en les aimant comme on aime 
Allah. Or les croyants sont les plus ardents en l’amour d’Allah( [Sourate Al-Baqara: 165].

1	 Exégèse du Coran par Ibn Kathîr (2/32) où c’est la partie du verset s’arrêtant ici qui est mentionnée ici.

2	 Ahmad (12032).





139

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

1 	 “N’insultez pas mes Compagnons, n’insultez pas 
mes Compagnons.

2 	 Par celui qui détient mon âme dans Sa main, si 
l’un de vous dépensait une montagne d’or aussi 
immense que le mont Ouhoud, il n’atteindrait 
pas la valeur d’un muid ou de la moitié d’un muid 
dépensée par l’un d’eux”(1).

1	 Al-Boukhari (3673) et Mouslim (2541).

20 Le rang des 
Compagnons – 
qu’Allah a agréés 

	 ZAllah a accueilli le repentir du Prophète, celui 
des Émigrés et des Auxiliaires qui l’ ont suivi à un 
moment difficile, après que les cœurs d’un groupe 
d’entre eux étaient sur le point de dévier. Puis Il 
accueillit leur repentir, car Il est Compatissant et Mi-
séricordieux à leur égard[ [Sourate At-Tawba: 117].

	 ZLes tout premiers [croyants] parmi les Émigrés et 
les Auxiliaires et ceux qui les suivirent dans un beau 
comportement, Allah les agrée, et ils L’agréent. Il a 
préparé pour eux des Jardins sous lesquels coulent 
les ruisseaux, et ils y demeureront éternellement. 
Voilà l’énorme succès![ [Sourate At-Tawba: 100].

	 ZMohammad est le Messager d’Allah. Et ceux qui 
sont avec lui sont durs envers les mécréants, misé-
ricordieux entre eux. Tu les vois inclinés, proster-
nés, recherchant d’Allah grâce et agrément. Leurs 
visages sont marqués par la trace laissée par la 
prosternation. Telle est leur image dans la Thora. 
Et l’image que l’on donne d’eux dans l’ Évangile 
est celle d’une semence qui sort sa pousse, puis 
se raffermit, s’épaissit, et ensuite se dresse sur sa 
tige, à l’émerveillement des semeurs. [Allah], par 
eux [les croyants], remplis de dépit les mécréants. 
Allah promet à ceux d’entre eux qui croient et 
font de bonnes œuvres, un pardon et une énorme 
récompense[ [Sourate Al-Fath: 29].

	 ZOn ne peut comparer cependant celui d’ entre 
vous qui a donné ses biens et combattu avant la 
conquête... Ces derniers sont plus hauts en hié-
rarchie que ceux qui ont dépensé et ont combattu 
après. Or, à chacun, Allah a promis la plus belle 
récompense, et Allah est Grand Connaisseur de ce 
que vous faites[ [Sourate Al-Hadid: 10].

	 Z[Il appartient aussi] aux émigrés besogneux qui 
ont été expulsés de leurs demeures et de leurs 
biens, tandis qu’ils recherchaient une grâce et un 
agrément d’Allah, et qu’ils portaient secours à (la 
cause d’) Allah et à Son Messager. Ceux-là sont les 
véridiques. Il [appartient également] à ceux qui, 
avant eux, se sont installés dans le pays et dans la 
foi, qui aiment ceux qui émigrent vers eux, et ne res-
sentent dans leurs cœurs aucune envie pour ce que 
[ces immigrés] ont reçu, et qui [les] préfèrent à eux-
mêmes, même s’il y a pénurie chez eux. Quiconque 
se prémunit contre sa propre avarice, ceux-là sont 
ceux qui réussissent[ [Sourate Al-Hachr: 8-9].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawsi 
Al-Azdi Al-Yamani. C’est l’hypothèse la plus partagée 
concernant son prénom et celui de son père. C’est un 
Compagnon du Messager d’Allah m qui embrassa 
l’Islam l’année de la bataille de Khaybar à laquelle il 
participa à ses côtés.
Constamment en compagnie du Prophète m et le 
suivant partout où il allait pour acquérir la science, il 
devint l’un des Compagnons du Messager d’Allah m 
ayant mémorisé le plus de hadiths. ‘Omar Ibn Al-Khat-
tab, qu’Allah a agréé, le désigna un temps comme gou-
verneur du Bahreïn puis il fut libéré de cette fonction. Il 
vécut à Médine jusqu’à sa mort en l’an 58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat 
As-Sahaba d’Abou Nou’aym (4/1846), 
Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-As’hab d’Ibn 
‘Abd Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba 
d’Ibn Al-Athir (3/357) et Al-Issaba Fi 
Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m défend aux membres de sa com-
munauté d’insulter ses Compagnons, car en raison de 
l’immensité de ce qu’ils ont fait pour l’Islam - leur rétri-
bution est la plus grande parmi tous les gens.



140

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m défend d’insulter ses Compagnons qui sont les personnes l’ayant 
rencontré, ayant cru en lui et sont morts fidèles à l’Islam. Ce sont donc les meilleurs des 
gens après les prophètes - qu’Allah les couvre d’éloges - puisqu’ils se sont acquittés de 
la charge de diffuser l’Islam dans les contrées de la terre, ont défendu le Prophète m, ont 
affronté pour lui leurs tribus et ont été hostiles à tous ceux qui lui ont été hostiles parmi 
les gens proches ou éloignés. De plus, Allah les a choisis pour être les compagnons de 
Son Prophète m de la même façon qu’Il a choisi le Prophète m pour porter la prophétie. 
Ibn Mas’oud, qu’Allah a agréé, a dit: “Allah regarda les cœurs des serviteurs et vit que le 
cœur de Mohammad - qu’Allah le couvre d’éloges et le protège - est le meilleur cœur des 
serviteurs. Il le choisit donc pour Lui-même et le consacra à Son Message. Puis Il regarda 
les cœurs des serviteurs autres que le cœur de Mohammed et Il trouva que les cœurs de 
ses Compagnons sont les meilleurs cœurs des serviteurs. Il en fit alors les aides de Son 
Prophète m qui combattent pour Sa religion”(1).

Par ailleurs, Allah fit l’éloge des Compagnons de Son Prophète m dans plusieurs passages 
du Coran. Il affirma qu’ils sont meilleurs que le reste des gens et nous informa qu’Il est 
satisfait d’eux et qu’Il leur a pardonné. C’est pourquoi les insulter et les dénigrer est illicite 
et est un péché immense qui démontre l’hypocrisie et la perversité de celui qui le commet. 
En effet, ne déteste les Compagnons qu’un pervers dont l’hypocrisie est avérée ou bien 
un mécréant qui dissimule sa mécréance et fait croire qu’il est musulman. C’est pour cette 
raison que certains juristes sont d’avis qu’il faut tuer celui qui dénigre les Compagnons(2).

2 	 Le Prophète m justifie ensuite sa défense de ne pas insulter ses Compagnons en 
mentionnant leur mérite et leur degré éminent. Il fait ainsi serment par Allah, Celui qui 
détient l’âme du Prophète m dans Sa main et qu’Il saisit s’Il le veut ou la laisse s’Il le veut, 
qu’Il éprouve s’Il le veut ou l’épargne, que les rétributions des œuvres accomplies par les 
Compagnons ne sont égalées par les rétributions d’aucune œuvre accomplies par d’autres 
gens. Ainsi, si quelqu’un d’autre que les Compagnons dépensait une montagne d’or aussi 
immense que le mont Ouhoud, sa rétribution n’atteindrait pas celle d’un Compagnon qui 
dépense une quantité de nourriture suffisante à remplir le creux des deux mains jointes, 
ni même la moitié de cela, soit la quantité suffisante à remplir le creux d’une seule main.

Ce mérite est justifié par le fait qu’ils dépensaient malgré leur précarité et leur extrême 
situation de nécessité, par le fait qu’ils sont les premiers pionniers qui ont diffusé l’Islam et 

1	 Ahmad (3600).

2	 Voir le commentaire du Sahih de Mouslim par An-Nawawi (16/93).



141

ont supporté la charge de la prédication sur leurs épaules et parce qu’ils ont combattu et 
ont été tués, ont été témoins de la descente de la Révélation et ont été les Compagnons 
du Prophète m lors de sa résidence et lors de ses voyages. C’est donc pour ces raisons 
et pour d’autres qu’ils méritent la rétribution la plus éminente. Allah - exalté soit-Il - fit leur 
éloge en disant: )[Il appartient aussi] aux émigrés besogneux qui ont été expulsés de 
leurs demeures et de leurs biens, tandis qu’ils recherchaient une grâce et un agrément 
d’Allah, et qu’ils portaient secours à (la cause d’) Allah et à Son Messager. Ceux-là sont 
les véridiques. Il [appartient également] à ceux qui, avant eux, se sont installés dans 
le pays et dans la foi, qui aiment ceux qui émigrent vers eux, et ne ressentent dans 
leurs cœurs aucune envie pour ce que [ces immigrés] ont reçu, et qui [les] préfèrent à 
eux-mêmes, même s’il y a pénurie chez eux. Quiconque se prémunit contre sa propre 
avarice, ceux-là sont ceux qui réussissent( [Sourate Al-Hachr: 8-9].



142

Suivi

1 	 (1) Prends garde d’insulter les Compagnons du Prophète m ou de les dénigrer, car ceci 
contrevient à l’ordre d’Allah et de Son Messager m.

2 	 (1) Comment pourrais-tu insulter ceux dont Allah fit l’éloge et qu’Il a choisis comme 
compagnons pour Son Prophète m?!

3 	 (1) Il ne convient pas que les musulmans s’attardent sur les troubles qui se sont produits 
entre les Compagnons, car ceux-ci ont suivi des interprétations et n’avaient que l’intention 
de faire le bien. Ceux parmi eux qui ont bien agi, comme ceux qui ont mal agi, sont 
pardonnés et ont obtenu l’agrément d’Allah.

4 	 (1) Il convient que chaque musulman éduque les membres de sa famille en leur inculquant 
l’amour et le respect des Compagnons - qu’Allah a agréés.

5 	 (2) Sachant que les Compagnons sont les meilleurs des gens après les prophètes et que 
ce sont eux qui ont été témoins de la descente de la Révélation et ont véritablement connu 
ce qu’elle a déclaré licite ou illicite, il convient que nous les prenions comme modèles et 
que nous suivions leur tradition. ‘Abd Allah Ibn ‘Omar - Allah a agréé les deux hommes - 
a dit: “Que celui qui veut suivre une tradition suive la tradition de ceux qui sont morts. Il 
s’agit des Compagnons de Mohammad m, les meilleurs de cette communauté, ceux dont 
les cœurs étaient les plus emplis de bonté, ceux dont la science était la plus étendue et 
ceux qui s’encombraient le moins d’artifice. Ce sont des gens qu’Allah a choisis pour être 
les compagnons de Son Prophète m et transmettre sa religion. Imitez-les donc dans leurs 
vertus et leurs manières de faire, car ce sont les Compagnons de Mohammad qui étaient 
sur la droite guidée”(1).

6 	 (2) Il convient que chaque musulman lise les biographies des Compagnons et voie comment 
ils vivaient, quelles étaient leurs vertus et comment leurs degrés ont été élevés. Certains 
dirent à Al- Hassan Al-Basri - qu’Allah lui fasse miséricorde: “Donne-nous la description 
des Compagnons du Messager d’Allah m”. Il pleura et répondit: “Les signes du bien 
se sont manifestés en eux dans leur apparence, leur tenue, leur suivi de la guidée, leur 
véracité, la rugosité de leurs vêtements par souci de sobriété, leur démarche modeste, 
leurs paroles lorsqu’ils œuvraient, leur nourriture et leur boisson acquises grâce à des 
revenus licites, leur soumission par leur obéissance à leur Seigneur, leur reconnaissance 
du vrai qu’il soit en leur faveur ou en leur défaveur et leur restitution des droits d’autrui 

1	 Abou Nou’aym dans Hilyat Al-Awliya (1/305-306).



143

même à leur détriment. Ils endurèrent la soif, leurs corps devinrent faibles et peu leur 
importait de provoquer la colère des créatures lorsqu’ils voulaient satisfaire le Créateur. 
Ils ne furent coupables d’aucun manquement par une colère déplacée, ne commirent 
aucune injustice et ne contrevinrent à aucun jugement d’Allah dans le Coran. Leurs 
langues étaient occupées à évoquer Allah, ils sacrifièrent leurs vies lorsque le Prophète 
m sollicita leur aide et ils dépensèrent leurs richesses lorsqu’il leur demanda de lui faire 
un prêt. La crainte des créatures ne les dissuada pas de suivre le Prophète m, leurs 
vertus étaient raffinées, leurs besoins étaient minimes et le peu de choses qu’ils ont pris 
du bas monde leur a assuré le succès dans l’au-delà”(1).

7 	 (2) Il est permis à un homme de faire serment sur quelque chose sans que personne ne le 
lui demande, dans la finalité d’appuyer ses dires.

8 	 (2) Ce n’est pas la quantité qui donne du mérite, mais plutôt la certitude et la foi. Il se peut 
en effet qu’un seul dirham vaille plus que mille. Ne sois donc pas trompé par les grandes 
dépenses des gens et que cela ne te décourage pas de dépenser le peu que tu possèdes 
et que tu prélèves de ce qui te sert à payer ta nourriture.

9 	 (2) Même si tu dépensais tous les trésors de la terre, tu ne recevrais la rétribution de la 
plus insignifiante œuvre que ces gens-là ont accomplie. Comment pourrais-tu donc parler 
en mal d’eux ou les dénigrer?!

1	 Abou Nou’aym dans Hilyat Al-Awliya (2/150).





145

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

‘Imrane Ibn Houssayne - Allah a agréé les deux 
hommes - rapporte que le Messager d’Allah m a 
dit:

1 	 “Les meilleurs de ma communauté sont ceux de 
ma génération,

2 	 puis ceux de la génération suivante,

3 	 puis ceux de la génération suivante”.

4 	 ‘Imrane dit: “Je ne sais s’il a mentionné deux ou 
trois générations après la sienne”. 

5 	 “Il y aura ensuite après vous des gens qui 
témoigneront sans qu’on n’ait sollicité leur 
témoignage,

6 	 qui trahissent et ne sont pas dignes de confiance,

7 	 qui font des vœux et ne les réalisent pas

8 	 et chez qui apparaîtra l’obésité”(1).

1	 Al-Boukhari (3650) et Moslim (2535).

21
Le mérite des 
premières 
générations des 
pieux prédécesseurs 

	 ZLes tout premiers [croyants] parmi les Émi-
grés et les Auxiliaires et ceux qui les suivirent 
dans un beau comportement, Allah les agrée, 
et ils L’agréent. Il a préparé pour eux des 
Jardins sous lesquels coulent les ruisseaux, et 
ils y demeureront éternellement. Voilà l’énorme 
succès![ [Sourate At-Tawba: 100].

	 ZÔ vous qui croyez! Ne trahissez pas Allah et 
le Messager. Ne trahissez pas sciemment la 
confiance qu’on a placée en vous?[ [Sourate 
Al-Ane’ fal: 27].

	 ZCeux qui ne donnent pas de faux témoi-
gnages et qui, lorsqu’ ils passent auprès d’une 
frivolité, s’en écartent noblement[ [Sourate 
Al-Fourqane: 72].

	 ZIls accomplissent leurs vœux et ils redoutent 
un jour dont le mal s’ étendra partout[ [Sou-
rate Al-Ine’sane: 7].

Il s’agit de ‘Imrane Ibn Houssayne Ibn ‘Ubayd 
Al-Khouza’ i, Abou Noujayd. Il embrassa l’Islam 
l’année de la bataille de Khaybar, la même année 
qu’Abou Hourayra, qu’Allah a agréé. Il participa à 
plusieurs batailles aux côtés du Messager d’Allah 
m et ‘Omar Ibn Al-Khattab, qu’Allah a agréé, 
l’envoya à Bassora afin d’instruire ses habitants. 
Ibn Sirine dit: “Nous n’avons pas vu à Bassora un 
Compagnon du Prophète m, meilleur que ‘Imrane 
Ibn Houssayne. Ses invocations étaient exaucées 
et il ne vécut pas la période des troubles”. Il est 
mort en l’an 53 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/2108), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-As’hab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (3/1208), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (4/269) et 
Al-Issaba d’Ibn Hajar (4/584).

Le Prophète m nous informe que les meilleurs 
des gens sont ses Compagnons qui ont vécu à 
son époque, puis les Successeurs (tabi’oune), 
puis leurs disciples. Puis il nous informe que les 
générations succédant à ces vertueuses géné-
rations seront corrompues: ils feront peu de cas 
du témoignage, ils trahiront la confiance et ils ne 
s’acquitteront pas de ce qu’ils se seront imposé. 
De plus, l’effet de l’ amour qu’ils éprouveront de 
ce bas monde et la jouissance de ses délices, 
apparaîtra sur eux.



146

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m nous informe que les meilleurs et les plus méritoires des gens sont les 
croyants de son époque, soit ses Compagnons qui l’ont connu et sont morts musulmans. 
Ce sont eux qui ont assumé la charge de prêcher la religion, de hisser l’étendard de 
l’Islam, de combattre pour la cause d’Allah et de faire triompher Son Prophète m.

Allah fit leur éloge dans plus d’un passage de Son Livre, comme dans Ses paroles: )Les 
tout premiers [croyants] parmi les Émigrés et les Auxiliaires et ceux qui les suivirent 
dans un beau comportement, Allah les agrée, et ils L’agréent. Il a préparé pour eux des 
Jardins sous lesquels coulent les ruisseaux, et ils y demeureront éternellement. Voilà 
l’énorme succès!( [Sourate At- Tawba: 100]. Par ailleurs, Il nous informe dans d’autres 
versets qu’Il a accueilli leur repentir et qu’Il les a agréés. Mieux encore, Ibn ‘Abbass - Allah 
a agréé les deux hommes - interpréta les paroles d’Allah: ) Dis: “Louange à Allah et 
paix sur Ses serviteurs qu’Il a élus!”( [Sourate An- Naml: 59] en disant: “Ce sont les 
Compagnons de Mohammad m qu’Il a élus pour Son Prophète m”(1)22.

2 	 Ceux qui succèdent aux Compagnons en mérite et en bonté, sont les gens de la génération 
suivante, soit les Successeurs (tabi’oune) qui ont connu les Compagnons, ont été instruits 
par eux, ont transmis d’eux le Livre d’Allah et la Sounna de Son Messager m et ont 
rapporté leurs avis en exégèse, en jurisprudence et en monothéisme.

3 	 Ce sont ensuite les disciples des tabi’oune qui ont succédé à ceux-ci, eux qui ont porté le Message, 
ont transmis la science et ont enregistré la Sounna par écrit. C’est aussi par eux qu’Allah a rendu 
l’Islam victorieux et que la religion s’est diffusée dans toutes les contrées de la terre.

Allah fit l’éloge de tous. Il dit au sujet des Compagnons: )[Il appartient aussi] aux 
émigrés besogneux qui ont été expulsés de leurs demeures et de leurs biens, tandis 
qu’ils recherchaient une grâce et un agrément d’Allah, et qu’ils portaient secours 
à (la cause d’) Allah et à Son Messager. Ceux-là sont les véridiques. Il [appartient 
également] à ceux qui, avant eux, se sont installés dans le pays et dans la foi, qui 
aiment ceux qui émigrent vers eux, et ne ressentent dans leurs cœurs aucune envie 
pour ce que [ces immigrés] ont reçu, et qui [les] préfèrent à eux- mêmes, même s’il 
y a pénurie chez eux. Quiconque se prémunit contre sa propre avarice, ceux-là sont 
ceux qui réussissent( [Sourate Al-Hachr: 8-9]. Allah dit au sujet des tabi’oune et de leurs 
disciples: )Et [il appartient également] à ceux qui sont venus après eux en disant: 
“Seigneur, pardonne-nous, ainsi qu’à nos frères qui nous ont précédés dans la foi; 
et ne mets dans nos cœurs aucune rancœur pour ceux qui ont cru. Seigneur, Tu es 
Compatissant et Très Miséricordieux”( [Sourate Al-Hachr: 10].

1	 Voir Jami’ Al-Bayane Fi Ta’wil Al-Qour’an d’At-Tabari (19/482).



147

4 	 ‘Imrane Ibn Houssayne, qu’Allah a agréé, dit ensuite qu’il doute sur le fait que le Prophète 
m ait mentionné après ces deux autres générations une troisième génération et ne se 
souvient pas s’il ne s’est contenté de mentionner les générations des tabi’oune et de 
leurs disciples, sachant que la plupart des narrations ne comportent pas de doute et ne 
font pas mention d’une troisième génération.

5 	 Puis le Prophète m nous informe de la corruption et du mal qui apparaîtront dans sa 
communauté. Ainsi, il y aura dans sa communauté, après ces générations, des gens qui 
s’empresseront de témoigner sans que cela ne leur ait été demandé. Ce n’est pas par 
souci de s’acquitter de témoignages avérés et de faire respecter les droits, mais plutôt 
par dédain des témoignages et pour faire de faux témoignages. Ceci est corroboré par 
la narration d’Ibn Mas’oud, qu’Allah a agréé, qui dit: “Viendront ensuite des gens dont 
le témoignage précédera le serment et le serment précédera le témoignage(1)”23. Cela 
signifie qu’ils n’accordent aucune importance au témoignage et que peu leur importe 
qu’ils soient ou non, qualifiés pour témoigner. Quant à ceux qui se portent volontaires 
pour faire régner la justice et voler au secours de l’opprimé, ce sont les meilleurs témoins, 
conformément aux paroles du Prophète m: “Voulez-vous que je vous informe qui est le 
meilleur des témoins? Celui qui apporte son témoignage avant qu’on ne le lui demande”(2)24.

6 	 Parmi leurs autres attributs, il y a le fait qu’ils trahissent la confiance. Les gens ne peuvent 
donc pas leur confier leurs vies, leurs honneurs et leurs biens.

7 	 Parmi leurs autres attributs, il y a le fait qu’ils ne s’acquittent pas de ce qu’ils se sont 
imposé à eux-mêmes pour Allah ou pour les gens. Ainsi, lorsque l’un d’eux fait vœu 
d’un acte d’obéissance à Allah ou promet quelque chose à quelqu’un, il manque à sa 
promesse et ne la réalise pas.

Ces attributs qu’ils possèdent sont ceux des hypocrites décrits par le Prophète m: “Les 
signes de l’hypocrite sont au nombre de trois: lorsqu’il parle, il ment, lorsqu’il promet il 
manque à sa promesse et lorsqu’on lui confie un dépôt il trahit”(3)25.

8 	 L’une de leurs autres caractéristiques est qu’ils préféreront ce bas monde et s’y 
attacheront, au point que leurs corps en porteront la marque. Ils mangeront ainsi jusqu’à 
l’indigestion et seront obèses, ce qui est un signe d’insouciance et de préoccupation à 
profiter des plaisirs de la vie. Cela ne signifie pas que tout obèse est insouciant et pervers 
ou bien que tout individu corrompu et hypocrite est obèse, mais cela est le cas la plupart 
du temps. Ce qui est à retenir, c’est que l’obésité est une manifestation de l’amour de ce 
bas monde et du fait d’être préoccupé par celui-ci.

1	 Al-Boukhari (2652) et Moslim (2533).

2	 Moslim (1719).

3	 Al-Boukhari (33) et Moslim (59).



148

Suivi

1 	 (1) Chaque prédicateur, éducateur et détenteur d’autorité doit enraciner dans les cœurs 
des gens l’amour et le respect des Compagnons - qu’Allah a agréés.

2 	 (1) Le musulman doit lire la biographie des Compagnons et les récits qui décrivent leurs vies 
et prendre exemple sur leurs vertus et leur foi. Ils étaient tels que les a décrits Ibn ‘Abbass 
- Allah a agréé les deux hommes - qui dit d’eux: “Ils posèrent les jalons de la religion et 
recommandèrent avec insistance aux musulmans de ne pas s’épargner d’efforts [pour la 
diffuser] jusqu’à sécuriser ses voies, rendre plus convaincantes les causes de l’embrasser, 
faire ressortir avec évidence les bienfaits d’Allah, établir l’hégémonie de Sa religion et 
rendre clair ses symboles. C’est par eux qu’Allah a humilié l’associationnisme, a éliminé 
ses chefs et a effacé ses piliers. C’est par eux aussi que la parole d’Allah est devenue 
la plus haute alors que celle des mécréants est devenue la plus basse. Que les éloges, 
la miséricorde et les bénédictions d’Allah soient donc sur ces âmes pures et sublimes. 
Durant leurs vies, ils étaient des alliés d’Allah, et après leurs morts ils restèrent vivants. 
Prodiguant de bons conseils aux serviteurs d’Allah, ils étaient déjà dans l’au-delà avant 
d’y aller et quittèrent ce bas monde alors qu’ils y sont encore”(1).

1	 Voir Mourouj adh-Dhahab d’Al-Mas’oudi (1/371).



149

3 	 (1) Prends garde de manquer de respect aux Compagnons et de les insulter, car ce sont 
les Compagnons du Prophète m et l’élite des gens après les prophètes.

4 	 (1) Il est plus prudent pour toi et pour ta religion que tu te désintéresses des désaccords 
et des troubles qui se sont produits entre eux, car ils sont excusés pour avoir fait des 
interprétations erronées.

5 	 (1) Le signe de la foi est d’aimer les Compagnons et le signe de l’hypocrisie est de les 
détester.

Vois donc en toi-même si tu es un croyant ou un hypocrite?



150

Suivi

6 	 (2) Lis les biographies des tabi’oune illustres, afin que tu t’assures de la manière dont ils 
sont devenus les meilleurs des gens après les prophètes et les Compagnons.

7 	 (3) Tu dois proclamer qu’Allah a agréé les compagnons du Prophète m, invoquer la 
miséricorde d’Allah sur ceux qui ont été leurs disciples avec excellence et les disciples 
de ceux-ci, et demander à Allah de te réunir avec eux et le Prophète m, dans le Firdaws 
suprême.

8 	 (4) C’est un signe d’honnêteté savante que d’exprimer son doute ou de préciser son 
erreur au sujet d’une problématique donnée au lieu de t’obstiner et de polémiquer. Tu 
t’égarerais alors et tu égarerais autrui.

9 	 (5) Le témoignage est quelque chose de très important et grave, prend donc garde d’en 
faire peu de cas. Si tu es aussi certain d’une chose dont tu as été témoin que de la lumière 
du soleil et que tu es habilité à témoigner, alors fais-le. Sinon, abstiens-toi.

10 	 (5) Ce hadith n’entre pas en contradiction avec l’incitation à s’empresser de témoigner 
de ce dont on est certain. N’attends donc pas qu’un opprimé te sollicite pour témoigner, 
mais prend l’initiative de le faire, particulièrement lorsque tu es le seul témoin.

11 	 (6) Prends garde de trahir la confiance, car Allah mit en garde contre cela lorsqu’Il dit: )
Ô vous qui croyez! Ne trahissez pas Allah et le Messager. Ne trahissez pas sciemment 
la confiance qu’on a placée en vous?(  [Sourate Al-Ane’fal: 27].

12 	 (6) Parmi les manières de trahir la confiance, il y a le fait de ne pas s’appliquer dans 
son travail, de tricher lors de l’examen et de tromper dans la vente, l’achat et les autres 
transactions, ou bien fourvoyer des malades afin qu’ils paient des montants exorbitants 
pour des remèdes inutiles.

13 	 (7) Tenir ses promesses fait partie des signes et des vertus des croyants. Allah dit: )ceux 
qui remplissent leur engagement envers Allah et ne violent pas le pacte( [Sourate 
Ar-Ra’d: 20]. Pare-toi donc des attributs des croyants et prends garde aux attributs des 
hypocrites.



151

14 	 (7) Le vœu est détestable, car il t’engage à accomplir ce que la religion n’exige pas de toi 
à l’origine. Ce faisant, tu te mets dans la gêne et tu alourdis ta charge. Cependant, lorsque 
tu fais vœu d’accomplir quelque chose, tu dois t’en acquitter conformément aux paroles 
d’Allah: )qu’ils remplissent leurs vœux( [Sourate Al-Hajj: 29].

15 	 (8) Ne t’attache pas aux plaisirs et aux désirs de la vie. Prends plutôt de ce qui est licite la 
part qui te suffit à entretenir tes forces et à te faire renoncer à l’illicite, car se préoccuper 
de ce bas monde amène à se détourner de la religion.

Les meilleurs de Fihr et des tribus apparentées ont montré aux gens une tradition 
à suivre.
Cette tradition est acceptée par tous ceux qui craignent intérieurement Allah et 
se conforment à ce que ces gens prêchent.
Lorsque ceux-ci combattent, ils portent de grands dommages à leur ennemi, et 
lorsqu’ils tentent d’être bénéfiques à leurs alliés ils leur sont bénéfiques.
Cette qualité qui est la leur n’est pas nouvelle, sache que les gens sont corrompus 
par ce qui est innové en eux.
Les gens ne peuvent rendre à la force ce qu’ils ont affaibli ni affaiblir ce qu’ils ont 
rendu fort.
S’il y a des pionniers parmi les gens après eux, toute avancée qu’ils accomplissent 
est subordonnée à la moindre des leurs.
Ils ne sont pas avares de leurs faveurs envers le faible ni n’ont aucune ambition 
mal placée.
Ils ne s’emportent pas, même si tu tentes de les mettre en colère, et leurs esprits 
sont certes d’une largesse immense.
Illustres chastes dont la chasteté a été vantée par le Coran, ils ne convoitent rien 
ni ne sont consumés par la convoitise.
Combien d’amis leur ont exprimé leur reconnaissance et combien de leurs 
ennemis acharnés ils ont humiliés.
Ils ont donné au Prophète de la guidée et de la bonté, leur obéissance, ils n’ont 
jamais hésité à le faire triompher ni n’ont reculé.
Que soient honorés des gens dont le Messager d’Allah a été le soutien, à un 
moment où se sont dispersés les passions et les soutiens.

Un poète a dit:





153

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

Anas ibn Malik, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Prophète m a dit:

1 	 “Lorsque le serviteur est placé dans sa tombe et 
que ses amis le quittent et s’en vont et, qu’il entend 
les bruits de leurs sandales sur le sol,

2 	 deux anges viendront à lui, le feront asseoir et 
lui diront: Que disais-tu au sujet de cet homme 
Mohammad?

3 	 Il répondra: J’atteste qu’il est le serviteur d’Allah 
et Son Messager. On lui dira ensuite: Vois ton 
emplacement dans le Feu qu’Allah a échangé pour 
toi en emplacement dans le Paradis”. Le Prophète 
dit ensuite: “Et il les verra tous les deux”.

4 	 Quant au mécréant - ou l’hypocrite - il dira: Je ne 
sais pas, je disais ce que disaient les gens.

5 	 On lui dira: Puisses-tu ne pas avoir su ni avoir 
récité.

6 	 Puis on le frappera une fois avec un maillet de fer 
entre les oreilles et il poussera un cri que tous ceux 
qui sont à proximité de lui entendront, à l’exception 
des deux mondes”(1).

1	 Al-Boukhari (1338) Moslim (2870).

22 La mort et la 
tombe 

	 ZEt quiconque fait scission d’ avec le Messa-
ger, après que le droit chemin lui est apparu 
et suit un sentier autre que celui des croyants, 
alors Nous le laisserons comme il s’est détour-
né, et le brûlerons dans l’Enfer. Et quelle mau-
vaise destination! [ [Sourate An-Nissa`: 115].

	 Zle Feu, auquel ils sont exposés matin et soir. 
Et le jour où l’Heure arrivera (il sera dit): “Faites 
entrer les gens de Pharaon au plus dur du 
châtiment”[ [Sourate Ghafir: 46].

Il s’agit d’Abou Hamza Anas ibn Malik ibn an-Nadr	
Al-Ansari, l’imam,	 moufti, récitateur, savant en 
hadith, narrateur majeur de hadith et serviteur du 
Prophète pendant dix ans. Le Prophète invoqua 
Allah pour qu’Il le bénisse et effectivement, Allah a 
béni sa progéniture, sa richesse et sa vie. Il parti-
cipa à plus d’une bataille aux côtés du Prophète à 
qui il prêta le serment d’allégeance sous l’arbre. Il 
est mort en l’an 93 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Siyar A’lam an-Noubala’ 
d’Adh-Dhahabi (4/417-423), Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (1/231), Mou’jam as-Sahaba d’Al-Baghawi (1/43) et 
Ousd al-Ghâba d’Ibn al-Athir (1/151-153).

Le Prophète m parle de l’ interrogatoire par les 
deux anges dans la tombe. En effet, le serviteur 
y sera interrogé au sujet de son Prophète: s’il est 
croyant, il verra son emplacement au Paradis et 
sa tombe sera élargie, et s’il est mécréant, il verra 
son emplacement dans le Feu et il sera supplicié 
dans sa tombe jusqu’à la survenue de l’Heure.



154

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète parle à ses Compagnons d’une chose relevant de l’Inconnaissable et qui est 
l’interrogatoire de la tombe suivi soit de délices, soit de supplices. Il dit ainsi que lorsque 
le mort sera placé dans sa tombe et que ses proches le laisseront, son esprit lui sera 
rendu et il reviendra à la vie, une vie particulière qui est celle du monde intermédiaire 
(barzakh). Il entendra alors les bruits que font leurs chaussures sur le sol alors qu’ils le 
quitteront.

2 	 Ensuite deux anges viendront à lui, dont on dit que leurs noms sont Mounkar et Nakir, et 
ils le feront asseoir et l’interrogeront au sujet du Messager d’Allah: Que dit-il de lui? A-t-il 
cru en lui, lui a-t-il accordé du crédit, s’est-il conformé à sa religion, ou bien a-t-il mécru 
en lui et raillé sa religion? En outre, il est rapporté dans la Sounna authentique que le 
serviteur sera interrogé au sujet de son Seigneur, de sa religion et du Prophète(1). Dans 
ce hadith, il est seulement fait mention du Prophète, car croire au Prophète implique 
nécessairement de croire en Allah et d’avoir l’Islam pour religion.

3 	 Si le mort était un croyant, il répondra que Mohammad est le Messager d’Allah, qu’il 
croyait en lui et qu’il s’est conformé à sa religion. Les anges lui annonceront qu’il entrera 
au Paradis et lui montreront l’emplacement qu’Allah lui avait assigné dans le Feu s’il 
était mort mécréant, puis ils lui montreront son emplacement au Paradis qu’Allah lui 
réserve pour avoir bien répondu et avoir eu la foi. Il se réjouira de cela et sa tombe sera 
élargie.

4 	 Si le mort était un mécréant ou un hypocrite, il répondra lorsque les anges l’interrogeront: 
Je ne sais pas, je disais ce que disaient les gens. En effet, le mécréant disait du Prophète 
dans ce bas monde qu’il est un sorcier, un poète, un menteur, un fou, etc. L’hypocrite 
pour sa part disait ce que disaient les croyants, mais seulement avec la langue, alors que 
son cœur, lui, ne croyait pas en ce qu’il disait. 

5 	 Les deux anges lui répondront en invoquant contre lui. Ils lui diront: Puisses-tu n’avoir rien 
su, ni suivi ceux qui savent, ni avoir tiré profit du Coran que tu as lu ou écouté. La raison 
est qu’il ne s’est pas donné la peine de rechercher et de lire.

1	 Abou Dawoud (4753) d’après Al-Bara` ibn ‘Azi b.



155

6 	 Ensuite on lui donnera un grand coup à la tête avec un maillet en fer qui le fera pousser un 
cri assourdissant qui sera entendu par toutes les créatures animales, excepté les humains 
et les djinns, par clémence pour eux, car s’ils entendaient ce cri, cela gâcherait leur vie. 
Zayd ibn Thabit rapporte que le Prophète a dit: “Cette communauté sera éprouvée dans 
ses tombes et si vous n’enterriez pas vos morts, j’aurais invoqué Allah pour qu’il vous 
fasse entendre le supplice de la tombe, que j’entends en partie”(1).

De plus, s’ils entendaient ce cri, les serviteurs seraient contraints d’obéir et de s’abstenir 
de désobéir. Or ceci est contraire à la finalité de l’épreuve(2).

Le supplice de la tombe et l’interrogatoire que feront subir les anges sont des vérités 
établies par le Coran et la Sounna(3). Le musulman doit donc y croire et ne pas les démentir, 
même si sa raison est incapable de les concevoir. Échapper au supplice de la tombe 
signifie que l’on échappe au supplice du Jour de la Résurrection. Ainsi, celui qui passe 
cette étape passera plus facilement les étapes suivantes.

1	 Moslim (2867).

2	 ‘Omda al-Qari Charh Sahih Al-Boukhari d’Al-‘Ayni (8/145).

3	 Ibn al-Qattane dit dans Al-Iqna’ Fi Masa`il al-Ijma’ (1/50): “Les savants de l’Islam sunnite affirment unanimement que le 
supplice de la tombe est une vérité, que les deux anges de la tombe Mounkar et Nakir sont une vérité et que les gens 
seront éprouvés dans leurs tombes après être revenus à la vie dans ces mêmes tombes”.	



156

Suivi

1 	 Veille à t’exhorter toi-même et à exhorter les autres en utilisant les paroles d’Allah et de 
Son Messager. Allah a facilité l'exhortation qui peut aujourd'hui être faite par des livres, 
des audios et des vidéos. Consacre donc une part de ton temps à te rappeler l’au-delà, 
et particulièrement à ce qui se passera dans la tombe afin que tu te prépares pour le jour 
qui inexorablement surviendra.

2 	 Lorsque tu apprends quelque chose affirmé par Allah ou Son Messager, réfléchis à ce 
que tu dois faire après cela. Croire au supplice de la tombe et à l’interrogatoire que te 
feront subir les anges requiert de toi que tu te prépares au jour où tu vas mourir, que tu 
prévoies tes réponses et que tu t’empresses d’accomplir des œuvres vertueuses et des 
actes d’obéissance qui seront bénéfiques au serviteur, intercéderont en sa faveur et le 
raffermiront lorsqu’il sera interrogé.

3 	 L’être humain ne donne, dans la tombe, que la réponse dont son cœur est convaincu. 
En effet, l’hypocrite répétait l’attestation que Mohammad est le Messager d’Allah, mais il 
ne donnera pas la bonne réponse dans la tombe, car son cœur était empli d’hypocrisie 
et de mensonge. Renforce donc ta foi en Allah et sois sincère lorsque tu dis “J’atteste 
qu’il n’existe pas de divinité excepté Allah et j’atteste que Mohammad est le Messager 
d’Allah”.

4 	 N’est pas raisonnable, celui qui renonce à un Paradis aussi large que les cieux et la Terre, 
s’expose au supplice de la tombe et à demeurer éternellement dans le Feu, pour s’être 
abandonné aux plaisirs de ce bas monde des années durant, quelques jours seulement, 
voire quelques heures ou quelques instants.



157

5 	 Le croyant verra dans sa tombe son emplacement au Paradis et dans le Feu, ce qui 
démontre clairement que le Paradis et le Feu existent dès à présent. Dis-toi donc que ceci 
est le véritable avenir, qu’as-tu apprêté pour cela?

6 	 Se préparer pour l’interrogatoire de la tombe et chercher refuge auprès d’Allah contre 
le supplice de la tombe, renseigne sur la ferveur religieuse et la raison de l’individu, car il 
s’agit de quelque chose de grave et c’est la raison pour laquelle le Prophète cherchait la 
protection d’Allah contre ce supplice à chaque prière, avant le salut final(1)11.

1	 Al-Boukhari (1377) Moslim (588) d’après Abou Hourayra, dont Allah est satisfait.

Ô Toi qui es le Plus Saint et en dehors duquel il n’existe aucun 
autre seigneur, sois-Tu béni Allah, Celui vers qui les créatures 
retourneront.

Ô Toi qui t’es établi sur le Trône au-dessus de Tes créatures, 
sois-Tu béni, Tu donnes à qui Tu veux et Tu prives qui Tu veux.

C’est par Tes Plus Beaux Noms et Tes plus hauts attributs que 
le serviteur malheureux T’implore.

Aide-moi à affronter l’étape difficile de la mort lorsque l’esprit 
sera ôté d’entre mes flancs.

Sois mon compagnon dans l’obscurité de la tombe, lorsque la 
terre sera jetée au-dessus de moi et qu’on me laissera.

Et raffermis mon cœur lorsque je serai interrogé et que je devrais 
répondre aux questions: Qui est le Seigneur? Et qui suivais-tu?

Un poète a dit:





159

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit: 

1 	 “L’Heure ne surviendra pas avant que la science 
[religieuse] ne disparaisse,

2 	 que les séismes ne deviennent fréquents,

3 	 que le temps ne se contracte,

4 	 que les troubles n’apparaissent,

5 	 que le harj - c’est le meurtre, le meurtre- ne devienne 
fréquent

6 	 et que la richesse n’abonde parmi vous à foison”(1).

1	 Al-Boukhari (1036) et Moslim (157).

23 Quelques signes 
mineurs de l’Heure 

	 ZPourquoi donc, lorsque Notre rigueur leur 
vint, n’ ont-ils pas imploré (la miséricorde)? 
Mais leurs cœurs s’étaient endurcis et le Diable 
enjolivait à leurs yeux ce qu’ils faisaient. Puis, 
lorsqu’ils eurent oublié ce qu’on leur avait rap-
pelé, Nous leur ouvrîmes les portes donnant sur 
toute chose (l’abondance); et lorsqu’ils eurent 
exulté de joie en raison de ce qui leur avait été 
donné, Nous les saisîmes soudain, et les voilà 
désespérés[ [Sourate Al-An’ am: 43-44].

	 ZEn outre, Nous n’ envoyons de miracles qu’à 
titre de menace[ [Sourate Al-Isra`: 59].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est cer-
tainement ‘Abd ar-Rahman ibn Sakhr Ad-Dawsi 
Al-Azdi Al-Yamani. Il embrassa l’Islam l’année de 
la bataille de Khaybar et migra à Médine, endurant 
de grandes peines sur la route et déplorant la 
fuite de son serviteur. Il disait à ce sujet: “Ce fut 
une longue et pénible nuit, mais elle m’a sauvé de 
la mécréance”. Il accompagna constamment le 
Prophète qui le surnomma Abou Hourayra, car il 
avait l’habitude d’abriter une petite chatte dans sa 
manche et se préoccupa d’acquérir la science et 
de mémoriser les hadiths, devenant ainsi le Com-
pagnon ayant narré le plus de hadiths. Il est mort 
à Médine en l’an 58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghaba d’Ibn al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz as-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267) et le 
livre de la poésie et de la fuite de l’esclave dans le Sahih 
d’Al-Boukhari (4393).

Le Prophète nous informe de certains signes 
mineurs de l’Heure qui sont: la disparition de la 
science [religieuse], la multiplication des séismes, 
la contraction du temps, l’apparition de troubles 
l’augmentation de la fréquence des meurtres 
l’abondance des richesses.



160

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète énumère certains signes mineurs de l’Heure. Il cita parmi ces signes la 
disparition de la science [religieuse] qui sera enlevée de la Terre et élevée au ciel. Cela 
aura lieu lorsque beaucoup de savants mourront et qu’il n’y aura personne pour hériter 
de leur science et leur succéder.

2 	 Parmi les signes de l’Heure, il y a la multiplication des séismes et leur propagation sur 
l’ensemble de la planète. Il s’agit de tremblements de terre connus qui provoqueront des 
dégâts proportionnels à l’intensité de leurs secousses.

3 	 Parmi les signes de l’Heure, il y a aussi la contraction du temps. Les vies deviennent ainsi 
plus courtes et les durées connues du temps se rétrécissent. Par conséquent, le temps 
nous conduit plus vite vers la Résurrection dont seul Allah connaît quand cela aura lieu. 
Cela est confirmé par le hadith dans lequel le Prophète a dit: “L’Heure ne surviendra pas 
avant que le temps ne se contracte. Une année semblera alors être un mois, un mois 
semblera être une semaine, une semaine semblera être un jour, un jour semblera être une 
heure et une heure semblera aussi courte qu’une étincelle”(1).

1	 At-Tirmidhi (2332).



161

4 	 Il y a également parmi les signes de l’Heure l’apparition et la 
multiplication des troubles, comme le démontre le hadith dans lequel 
le Prophète a dit: “Empressez-vous d’œuvrer, car [viendront] des 
troubles telles des couches de nuit obscure. Un homme se réveillera 
le matin croyant et il se retrouvera mécréant le soir ou bien il sera 
croyant le soir et se retrouvera mécréant le lendemain matin, et il 
vendra sa religion contre un bien de ce bas monde(1)”.

Par ailleurs, le Prophète nous informa que les troubles deviendront 
plus graves juste avant la survenue de l’Heure, au point que le croyant 
souhaitera mourir tellement il sera éprouvé dans sa religion. Il dit en 
effet: “Par Celui qui détient mon âme dans Sa main, le bas monde ne 
disparaîtra pas avant qu’un homme passant près d’une tombe ne se 
roule dessus et ne dise: Si seulement j’étais à la place de celui qui est 
enterré dans cette tombe. Il ne dira pas cela parce qu’il sera accablé 
par les dettes, mais parce qu’il sera éprouvé(2)”.

5 	 En plus de la multiplication des troubles, un autre signe de l’Heure 
apparaîtra: il s’agit de la fréquence du harj, qui est le meurtre. Il 
deviendra ainsi banal et les motifs menant à le commettre seront 
futiles. Or le Prophète nous informa que tuer un musulman sans motif 
valable fait partie des sept péchés destructeurs(3) … et Allah menaça 
le meurtrier en ces termes: )Quiconque tue intentionnellement 
un croyant, Sa rétribution alors sera l’Enfer, pour y demeurer 
éternellement. Allah l’a frappé de Sa colère, l’a maudit et lui a 
préparé un énorme châtiment( [Sourate An- Nissa`: 93].

6 	 Le dernier signe cité dans ce hadith est que les richesses seront tellement abondantes sur 
Terre, que tous les gens ou la plupart d’entre eux deviendront riches et qu’on ne trouvera 
pratiquement plus personne à qui remettre l’aumône légale. Le Prophète dit en effet: 
“Faites l’aumône, car il viendra un temps où un homme partira donner l’aumône et celui 
qui devait la recevoir lui dira: Si tu étais venu nous la donner hier je l’aurais acceptée, mais 
maintenant je n’en ai pas besoin. Il ne trouvera ainsi personne pour l’accepter(4)”.

1	 Moslim (118).

2	 Moslim (157).

3	 Al-Boukhari (2766) et Moslim (89) d’après Abou Hourayra, dont Allah est satisfait.

4	 Al-Boukhari (1411) et Moslim (1011) d’après Haritha ibn Wahb, dont Allah est satisfait.



162

Suivi

1 	 Ce hadith fait partie des preuves de la Prophétie du Prophète. Il informe de la survenue de 
nombreux signes dont la plupart se sont effectivement réalisés. Ainsi, à chaque fois que 
tu vois ce qui le confirme, sois fier de ta religion et accrois ta foi.

2 	 Le Prophète ne nous a informés des troubles et des épreuves qui se produiront à la Fin 
des Temps qu’afin d’orienter le musulman, de l’armer de science et de clairvoyance et de 
prendre garde à ces troubles. Ainsi, à chaque fois tu entends parler de cela, demande-toi: 
que dois-je faire pour réaliser ce qui est désiré par Allah?

3 	 Parmi les signes de l’Heure, il y a la disparition de la science, la diffusion de l’ignorance 
et le fait que beaucoup d’ignorants et de gens ordinaires s’enhardiront à émettre des 
fatwas et à dire des choses sur Allah sans science. Prends garde donc à participer à 
cela avec eux, scrute avec attention ceux dont tu vas apprendre la science et la religion 
et n’aie pas de réaction impatiente à l’égard de ces ignorants en t’opposant à eux de 
manière inconsidérée, car ceci est une épreuve envoyée par Allah.

4 	 Les musulmans doivent s’efforcer avec sérieux d’étudier la science et de se donner les 
moyens de la mémoriser, car la science ne cessera de disparaître petit à petit, ce qui 
rendra la science et les savants de plus en plus indispensables.

5 	 Lorsque tu vois des séismes ou que tu en entends parler, considère cela comme un 
rappel de l'au-delà.

6 	 Sachant que la courte durée des vies est un signe de l’Heure, il convient que le serviteur 
s’empresse de se repentir et de prendre l’initiative d’accomplir des œuvres vertueuses 
avant d’être surpris par la mort, ou bien qu’il n’ait plus assez de temps pour accomplir des 
actes d’obéissance et qu’il y ait de moins en moins de bénédiction dans le temps.

7 	 Le musulman doit se cramponner à sa religion et prendre garde de ne pas s’engouffrer 
dans les troubles et à s’abandonner aux plaisirs. Il doit plutôt les réprouver du mieux 
qu’il peut, car il est dit dans un hadith: “Les troubles sont exposés aux cœurs, un par 
un, telle une natte [qu’on assemble]. Chaque cœur qui en accepte un est marqué d’un 
point noir et chaque cœur qui en refuse une est marqué d’un point blanc, jusqu’à obtenir 
deux types de cœurs: un cœur d’un blanc pur auquel nul trouble ne fera de mal tant que 
subsisteront les cieux et la Terre, et un autre noir, couvert de rouille comme une coupe 
renversée, ne reconnaissant plus ce qui est convenable et ne réprouvant plus ce qui est 
blâmable, sauf ce qui est dicté par sa passion”(1).

1	 Moslim (144).



163

8 	 Chercher refuge auprès d’Allah contre les troubles était une tradition du Prophète et celui-
ci ordonna à ses Compagnons de faire cela lors de troubles. Zayd ibn Thabit rapporte 
en effet que le Prophète a dit: “Cherchez refuge auprès d’Allah contre les troubles, qu’ils 
soient apparents ou cachés”(1).

9 	 Parmi les raisons pour lesquelles le meurtre est devenu fréquent, il y a sa banalisation, 
l’affaiblissement de la pratique religieuse, la domination des sentiments de se faire justice 
soi-même, les aspirations tribales ou nationalistes, les rivalités illicites dans l’acquisition 
des femmes et des richesses, l’utilisation laxiste d’armes destructrices et le visionnage 
fréquent par les jeunes de vidéos, de films et de jeux, mettant en scène des meurtres. 
Trouver des solutions à cela est une obligation pour tous.

10 	 L’abondance des richesses et l’opulence ne sont pas le signe que les temps sont bons, 
puisque alors que les richesses n’étaient pas abondantes, l’époque du Prophète fut, 
malgré cela, la meilleure époque. On doit plutôt rechercher à vivre une époque dans 
laquelle ce qui abonde, c’est la vertu.

1	 Moslim (2867).

Si nous vivons plus longtemps, Allah nous réunira, et si 
nous mourons, c’est la Résurrection qui nous réunira.

Ne vois-tu pas qu’à chaque heure, l’incertitude du 
temps nous apporte une surprise dissimulant la mort?

Ô toi qui construis dans ce bas monde, c’est pour 
autrui que tu construis. Et toi qui rassembles dans ce 
bas monde, c’est pour autrui que tu rassembles.

Je vois que l’être humain se précipite sur toute 
occasion, alors qu’il finira un jour par mourir.

Que soit béni Celui en dehors de qui personne ne 
détient la Souveraineté, quand donc prendront fin les 
besoins de celui qui n’est jamais repu?

Un poète a dit:





165

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Devancez par les œuvres ces six [signes]:

2 	 l’Antéchrist,

3 	 la fumée,

4 	 la bête de la terre,

5 	 le lever du soleil de son Couchant,

6 	 l’affaire qui concerne l’ensemble des gens,

7 	 et l’affaire personnelle de chacun de vous”(1).

1	 Moslim (2497).

24 Quelques signes 
majeurs de 
l’Heure 

	 ZEt concourez au pardon de votre Seigneur, et 
à un Jardin (paradis) large comme les cieux et 
la terre, préparés pour les pieux[ [Sourate Al-‘ 
Imrane: 133].

	 ZLe jour où certains signes de ton Seigneur 
viendront, la foi en Lui ne profitera à aucune 
âme qui n’avait pas cru auparavant ou qui 
n’avait acquis aucun mérite de sa croyance [ 
[Sourate Al- An’ am: 158].

	 ZEt quand la Parole tombera sur eux, Nous 
leur ferons sortir de terre une bête qui leur par-
lera; les gens n’étaient nullement convaincus de 
la vérité de Nos signes [ou versets][ [Sourate 
An- Naml: 82].

	 ZEh bien, attends le jour où le ciel apportera 
une fumée visible qui couvrira les gens. Ce sera 
un châtiment douloureux. “Seigneur, éloigne 
de nous le châtiment. Car [à présent] nous 
croyons” [ [Sourate Ad-Doukhane: 10-12].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est cer-
tainement ‘Abd ar-Rahman ibn Sakhr Ad-Dawsi 
Al-Azdi Al-Yamani. Il embrassa l’Islam l’année de 
la bataille de Khaybar et accompagna constam-
ment le Prophète m, se préoccupant d’acquérir la 
science et de mémoriser les hadiths. Le Prophète 
m invoqua Allah pour qu’il n’oublie pas et ainsi, il 
devient le Compagnon ayant narré le plus de ha-
diths. Il est mort à Médine en l’an 58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghaba d’Ibn al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz as-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m mentionne certains signes de 
l’Heure qui se produiront de manière soudaine et 
il ordonne de s’empresser d’accomplir des œuvre 
vertueuses avant que n’apparaissent ces signes.



166

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m nous ordonne de nous empresser d’ accomplir des œuvres vertueuses 
avant l’apparition de six choses qui préoccuperont  les êtres humains et  s’interposeront  
entre eux  et l’accomplissement d’œuvres vertueuses, et avant que le soleil ne se lève 
de son Couchant, ceci étant ainsi le signe qu’aucune œuvre ni aucun repentir ne seront 
acceptés après cela.

2 	 La première de ces choses est la sortie de l’Antéchrits qui est le plus grave trouble qui 
aura lieu sur la surface de la Terre. L’Antéchrist sera un être humain de grande stature 
dont l’œil a été effacé et sur son front sera écrit le mot kafir (mécréant). Il sortira à la fin 
des temps et prétendra qu’il est Allah - Allah est très élevé au-dessus de cela. Allah lui 
donnera le pouvoir d’accomplir des choses extraordinaires afin d’éprouver les gens: il 
fera signe vers le ciel et il pleuvra, il fera signe vers la terre et elle se couvrira de plantes, il 
fera signe vers la terre abandonnée et les trésors qu’elle renferme le suivront, il coupera 
un homme en deux puis il se tiendra entre les deux moitiés en l’appelant et il reviendra 
à la vie et en bonne santé. Il fera d’autres choses qui sont racontées dans les récits bien 
connus à son sujet. Puis il restera ainsi jusqu’à la descente de ‘Issa ibn Maryam (Jésus fils 
de Marie) qui commandera une armée de musulmans et le tuera.

Le Prophète m commença par citer l’Antéchrist puisque c’est par sa sortie que se 
succéderont les étapes de l’Heure. En effet, les signes de l’Heure se succéderont les uns 
après les autres jusqu’à la survenue de l’Heure. Le Prophète m a dit: “Les signes sont 
telles des perles passées autour d’un fil et lorsque le fil se rompt, elles tombent les unes 
après les autres”(1).

3 	 Le deuxième signe est l’apparition de la fumée qui est un des signes de l’Heure. Elle 
restera sur Terre quarante jours et remplira l’espace entre les cieux et la Terre. Le croyant 
sera atteint par ce qui ressemble à un rhume. Cette fumée entrera dans le nez des 
mécréants, percera leurs oreilles et gênera leur respiration. Cette fumée sera un avant-
goût de l’Enfer, le Jour de la Résurrection(2). Allah dit: )Eh bien, attends le jour où le ciel 
apportera une fumée visible qui couvrira les gens. Ce sera un châtiment douloureux. 
“Seigneur, éloigne de nous le châtiment. Car [à présent] nous croyons”( [Sourate Ad-
Doukhane: 10-12].

4 	 Le troisième signe est la bête qui sortira à la Fin des Temps et qui parlera aux gens. Allah 
dit: )Et quand la Parole tombera sur eux, Nous leur ferons sortir de terre une bête qui 

1	 Al-Hakim dans Al-Moustadrak (8639). 

2	 Voir Al-Jâmi’ li-Ahkâm al-Qour’ân d’Al-Qourtoubî (16/130).



167

leur parlera; les gens n’étaient nullement convaincus de la vérité de Nos signes [ou 
versets]( [Sourate An-Naml: 82]. Ni le Coran ni les hadiths n’ont détaillé la description de 
cette bête. Allah sait donc mieux à son sujet.

Par ailleurs, la bête sortira directement après que le soleil ne se lève de son Couchant, 
car le Prophète m a dit: “Les premiers signes à apparaître sont le lever du soleil de son 
Couchant et la sortie de la bête aux gens le matin de bonne heure. L’un des deux signes 
apparaîtra avant l’autre et le second apparaîtra très rapidement après l’autre”(1)31.

5 	 Le quatrième signe est le soleil qui se lèvera de son Couchant - ce qui est inhabituel puisque 
c’est au Levant que se lève le soleil. Il est dit dans un hadith authentique que lorsque le 
soleil se couche, il va se prosterner sous le Trône puis demande la permission [de se lever] 
et cette permission lui est accordée. Or viendra un jour prochain où l’on n’acceptera pas 
qu’il se prosterne et lorsqu’il demandera la permission [de se lever], on ne la lui accordera 
pas. On lui dira alors: “Reviens là où tu étais” et il se lèvera de son Couchant(2)32.

6 	 Le cinquième signe est la Résurrection qui est appelée par le Prophète m: “l’affaire 
qui concerne l’ensemble des gens”, car elle fera mourir tous les gens et personne n’en 
sera exempté(3)33. En effet, lorsque la Résurrection aura lieu, l’être humain regrettera 
ses manquements et ses négligences: le croyant souhaitera avoir accompli plus d’actes 
d’obéissance et le mécréant, revenir à la vie et se repentir.

7 	 Le sixième signe est la mention des affres de la mort qui est appelée par le Prophète m: “l’affaire 
personnelle de chacun de vous”, car elle diffère d’un être humain à l’autre contrairement à la 
Résurrection qu’il a qualifiée “d’affaire qui concerne l’ensemble des gens”.

Par ailleurs, Allah ordonna à Ses serviteurs de se repentir et d’accomplir des œuvres 
vertueuses avant de mourir lorsqu’Il dit: )Ô vous qui avez cru! Que ni vos biens ni vos 
enfants ne vous distraient du rappel d’Allah. Et quiconque fait cela... alors ceux-là 
seront les perdants. Et dépensez de ce que Nous vous avons octroyé avant que la mort 
ne vienne à l’un de vous et qu’il dise alors: “Seigneur! Si seulement Tu m’accordais 
un court délai: je ferais l’aumône et serais parmi les gens de bien.” Allah cependant 
n’accorde jamais de délai à une âme dont le terme est arrivé. Et Allah est Parfaitement 
Connaisseur de ce que vous faites( [Sourate Al-Mounafiqoune: 9-11].

1	 Moslim (2941).

2	 Al-Boukhari (3199) et Moslim (159).

3	 An-Nihaya Fi Gharib al-Hadith wa al-Athar d’Ibn al-Athir (3/302).



168

Suivi

1 	 Rappelons-nous la préoccupation du Prophète m pour les membres de sa communauté 
ainsi que sa miséricorde et sa compassion à leur égard, puisqu’il leur a indiqué les moments 
après lesquels avoir la foi devient inutile afin qu’ils s’empressent d’accomplir des œuvres 
vertueuses avant ces moments. Il convient donc que le serviteur soit extrêmement 
préoccupé de suivre cet ordre du Prophète m et d’accomplir des œuvres vertueuses 
avant l’apparition de ces signes.

2 	 Les Compagnons ont reçu ces hadiths qui contiennent des choses relevant de 
l’Inconnaissable qui ne peut être parfaitement visualisé par la raison humaine, mais ils 
les ont, malgré cela, acceptés et les ont narrés en raison de leur parfaite religiosité et de 
leur parfaite raison, car ils connaissaient la véracité du Messager m et la science parfaite 
de Celui qui l’a envoyé. Par conséquent, l’être humain raisonnable qui vient après eux les 
accueille et les accepte et n’a pas honte de les enseigner à son tour. 

3 	 Le croyant doit prendre l’initiative de se repentir, solliciter le pardon d’Allah et s’empresser 
d’accomplir des œuvres vertueuses avant la venue de son terme. En effet, le pardon 
d’Allah est immense: Il tend la main la nuit, afin que le pécheur du jour se repente et Il 
tend la main le jour, afin que le pécheur de la nuit se repente. De plus, Il pardonne tous 
les péchés et ne se soucie pas [de leur gravité].

4 	 Le Prophète m a averti à plusieurs reprises sa communauté contre l’Antéchrist, en raison 
de son danger et de l’immense trouble qu’il va causer.

5 	 Les prédicateurs et les savants doivent se préoccuper des catastrophes qui atteignent 
les musulmans, qu’ils leur expliquent les troubles qui s’abattent sur eux et qu’ils leur 
mettent en évidence les sagesses d’Allah qui se manifestent dans les évènements qui se 
produisent. Il convient donc que leurs discours, leurs récits et leurs livres ne soient pas 
déconnectés de ce que vivent les gens.



169

Ô âme, le départ est proche et la chose grave te 
couvre de ton ombre. Prépare-toi donc, ô âme, et que 
l’espoir lointain ne te trompe pas.

Tu passeras assurément par une étape ou l’homme 
oublie son ami intime, Et tu seras assurément 
recouverte par une lourde charge de terre.

La disparition est une caractéristique qui nous est 
propre et ni le puissant ni l’humble n’y échapperont.

Un poète a dit:





171

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

On rapporte qu’Anas ibn Malik, dont Allah est 
satisfait, rapporte que le Prophète m a dit:

1 	 “Aucun prophète n’a été envoyé sans qu’il 
n’avertisse sa communauté contre le borgne 
usurpateur.

2 	 Il est en effet borgne,

3 	 alors que votre Seigneur n’est pas borgne

4 	 et il y a écrit entre ses yeux kafir (mécréant)”(1).

1	 Al-Boukhari (7131) Moslim (2933).

25 L’Antéchrist

	 ZCertes, un Messager pris parmi vous, est venu 
à vous, auquel pèsent lourd les difficultés que 
vous subissez, qui est plein de sollicitude pour 
vous, qui est compatissant et miséricordieux 
envers les croyants[ [Sourate At-Tawbah: 128].

	 ZCeux contre qui la parole (la menace) de ton 
Seigneur se réalisera ne croiront pas, même 
si tous les signes leur parvenaient, jusqu’à ce 
qu’ils voient le châtiment douloureux[ [Sourate 
Younous: 96-97].

Il s’agit d’Abou Hamza Anas ibn Malik ibn an-Nadr 
Al-Ansari, l’imam, le mufti, le serviteur du Messa-
ger d’Allah m et le dernier de ses Compagnons 
de Bassora à mourir. Il était âgé de dix ans lorsque 
le Messager d’Allah m arriva à Médine et sa mère 
Oum Soulaym l’amena afin qu’il soit le serviteur du 
Prophète m. Il l’accompagna alors constamment, 
articipa à plus d’une bataille avec lui et lui prêta le 
serment  d’allégeance  sous  l’arbre.  Il  est mort 
en l’an 93 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Siyar A’lam an-Noubala’ 
d’Adh-Dhahabi (4/417-423), Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (1/231), Mou’jam as-Sahaba d’Al-Baghawi (1/43) et 
Ousd al-Ghaba d’Ibn al-Athir (1/151-153).

Le Prophète m nous informe de certains attri-
buts de l’Antéchrist, le plus grand trouble qui 
se produira sur cette planète, et il nous informe 
qu’aucun prophète n’a été envoyé sans avertir sa 
communauté contre le trouble qu’il provoquera. 
Il nous a également informés qu’il sera borgne et 
qu’il sera écrit entre ses yeux kafir (mécréant), un 
mot que tout musulman pourra lire.



172

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m, au même titre que ses autres frères prophètes, s’est préoccupé d’ 
expliquer le trouble que provoquera l’Antéchrist, car c’est le pire trouble qui aura lieu 
sur la surface de la Terre. Le Prophète m dit en effet: “Entre la création d’ Adam et 
la survenue de l’Heure, il n’ y a pas de trouble plus grave que celui que provoquera 
l’Antéchrist”(1). C’est pourquoi il n’y a pas de prophète n’ayant pas averti les membres 
de sa communauté contre l'Antéchrist et ne leur ayant pas expliqué la gravité du trouble 
qu’il provoquera parce qu’Allah lui permettra d’accomplir des actes miraculeux étonnants 
et stupéfiants.

L’Antéchrist ( al-massih ad-dajjal) est qualifié de massih, car un de ses yeux sera effacé 
(du verbe masaha/yamsahu). On dit aussi qu’il est qualifié ainsi, car il traversera (autre 
signification du même verbe) la Terre. D’autre part, il est qualifié de dajjal en raison de 
son charlatanisme (dajal), de son mensonge et de sa tromperie. Il prétendra être un dieu 
et Allah lui fera accomplir des choses par lesquelles Il éprouvera les gens(2).

Par ailleurs, le Prophète m nous informe à son sujet dans de nombreux hadiths et nous 
apprend comment il apparaîtra et parcourra la Terre - excepté La Mecque et Médine 
qui lui seront interdites. Il nous informa également de son apparence physique, nous 
apprit ce que le musulman doit faire lorsqu’il le rencontrera et raconta que ‘Issa (Jésus) 
descendra et priera derrière le chef des musulmans, puis qu’il partira avec eux combattre 
l’Antéchrist et qu’il le tuera près de la porte de Loudd à Jérusalem. Le récit concernant 
l’Antéchrist est transmis du Messager d’Allah m  par un grand nombre de narrateurs et 
provient de plus de quarante Compagnons. Il est donc établi et rien du point de vue de la 
raison ne s’oppose à sa réalisation(3).

2 	 Ensuite le Prophète m nous informe de ses attributs physiques, dont le plus important est 
qu’il est borgne et que le deuxième est exorbité et qu’au coin de l’œil une peau épaisse 
recouvrira son œil. Il sera donc affublé de deux yeux déficients: l’un étant totalement 
infirme et l’autre étant défectueux(4).

1	 Ahmad (16373).

2	 Voir Fayd al-Qadir d’Al-Manawi (3/194).

3	 Voir Al-Bidaya wa an-Nihaya d’Ibn Kathir (19/195) ainsi que les pages précédentes et suivantes, et l’étude sur les ha-
diths de l’Antéchrist d’Al-‘Awni.

4	 Voir Ikmal al-Mou’lim bi-Fawa`id Moslim d’Al-Qadi ‘Iyad (1/522).



173

Dans d’autres hadiths, il est dit qu’il aura des cheveux très crépus, qu’il sera de petite 
taille, qu’il sera costaud et que son œil ressemblera à un grain de raisin flétri(1).

3 	 Puis le Prophète m a affirmé qu’Allah ne possède pas ces attributs. Comme l’Antéchrist 
prétend être un dieu, le fait d’être borgne fait partie des attributs de déficience qui ne 
siéent pas à Allah. Il en est de même pour le reste des attributs de l’Antéchrist qui sont 
des attributs de déficience qui, si un seul se trouvait un chez un être humain, celui-ci se 
verrait raillé par les gens. Que dire alors qu’ils sont tous réunis en un seul être humain? Et 
l’exemple suprême est celui d’Allah dont les attributs sont tous les plus beaux et les plus 
parfaits qui soient.

4 	 Parmi les autres signes distinctifs de l’Antéchrist, il y a le fait qu’il soit écrit kafir (mécréant) 
entre ses yeux et tous les musulmans, qu’ils soient lettrés ou illettrés, pourront lire ce mot 
en raison de la portée générale des paroles du Prophète m: “Tout musulman le lira”(2)41, 
le mot “tout” indiquant la généralité. Ce mot sera véritablement écrit et Allah en fit un 
signe parmi l’ensemble des signes qui démontrent avec certitude sa mécréance, son 
usurpation et sa nullité qu’Allah dévoilera à tout musulman et cachera à ceux dont Il veut 
la perdition et qu’Il veut troubler. Rien ne s’oppose à cela(3).

1	 Al-Boukhari (3441).

2	 Moslim (2933).

3	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawi (18/60).



174

Suivi

1 	 Le Prophète m n’a pas quitté les membres de sa communauté avant de leur exposer 
la vérité concernant le trouble que l’Antéchrist va provoquer et les orienter vers ce qui 
les en prémunit. En effet, il n’existe aucune bonne chose vers laquelle il ne nous a pas 
orientés ni aucune mauvaise chose contre laquelle il ne nous a pas avertis. Ceci implique 
qu’on lui doit un amour, une obéissance et une adhésion totales et qu’on doit donner la 
préséance à sa Sounna au détriment des dires du reste des gens.

2 	 Parmi les choses qui prémunissent contre les troubles que provoquera l’Antéchrist, 
annoncé par le Prophète m, il y a la mémorisation de dix versets du début de la sourate 
Al-Kahf. Il dit en effet: “Celui qui mémorise les dix premiers versets de la sourate Al-Kahf 
(La caverne) est prémuni contre les troubles que provoquera l’Antéchrist”(1).

Par ailleurs, le Prophète m dit dans le hadith d’An-Nawwasse ibn Sam’ane: “Celui qui 
le rencontre parmi vous, qu’il récite les premiers versets de la sourate Al-Kahf (La 
caverne)”(2).

1	 Moslim (809).

2	 Moslim (2397).



175

3 	 Le Prophète m veillait, à chaque prière, à chercher refuge auprès d’Allah contre les 
troubles que provoquera l’Antéchrist. ‘A`icha, dont Allah est satisfait, rapporte en effet 
que le Messager d’Allah m invoquait Allah en disant: “Ô Allah, je cherche refuge auprès 
d’Allah contre le supplice de la tombe, je cherche refuge auprès de Toi contre le trouble 
de l’Antéchrist et je cherche refuge auprès de Toi contre le trouble de la vie et de la mort. 
Ô Allah, je cherche refuge auprès de Toi contre les causes qui mènent au péché et contre 
la dette difficile à acquitter”(1). 

Si tel était le comportement du Messager d’Allah m, il convient que nous cherchions plus 
souvent encore refuge auprès d’Allah contre les troubles que provoquera l’Antéchrist.

4 	 L’enseignant et le prédicateur doivent suivre la voie des prophètes et mettre en garde les 
gens contre les troubles apparents et cachés.

5 	 Le Prophète m explique qu’Allah préserve les croyants contre les troubles que provoquera 
l’Antéchrist en leur inspirant de lire le mot kafir (mécréant) écrit entre ses yeux alors qu’il 
ne permettra pas aux autres de le lire. Ainsi, ce qui préserve le plus le croyant contre 
l’Antéchrist est de faire croître sa foi et d’y rester fermement attaché.

1	 Al-Boukhari (832) Moslim (589).





177

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “L’Heure ne surviendra pas avant que le soleil ne 
se lève de son Couchant

2 	 et lorsqu’il se lèvera de son Couchant, tous les 
gens auront la foi”.

3 	 Ce jour-là, )la foi en Lui ne profitera à aucune 
âme qui n’ avait pas cru auparavant ou qui 
n’avait acquis aucun mérite de sa croyance[ 
[Sourate Al-An’ am: 158]”(1).

1	 Al-Boukhari (4635) et Moslim (157).

26 La fin des œuvres 
dans le bas 
monde 

	 ZQu’ attendent-ils? Que les Anges leur 
viennent? Que vienne ton Seigneur? Ou que 
viennent certains signes de ton Seigneur? Le 
jour où certains signes de ton Seigneur vien-
dront, la foi en Lui ne profitera à aucune âme 
qui n’avait pas cru auparavant ou qui n’avait 
acquis aucun mérite de sa croyance. Dis: “At-
tendez!” Nous attendons, Nous aussi[ [Sourate 
Al-An’ am: 158].

	 ZMais leur croyance, au moment où ils eurent 
constaté Notre rigueur, ne leur profita point [ 
[Sourate Ghafir: 85].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est cer-
tainement ‘Abd ar-Rahman ibn Sakhr Ad-Dawsi 
Al-Azdi Al-Yamani. Il embrassa l’Islam l’année de 
la bataille de Khaybar et accompagna constam-
ment le Prophète par souci d’acquérir la science 
et de mémoriser les hadiths. De ce fait, il devint le 
plus grand mémorisateur de hadiths de l’Islam, se 
consacra à cela et eut de nombreux disciples. Il fut 
le Compagnon ayant narré le plus de hadiths et il 
est mort à Médine en l’an 58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghaba d’Ibn al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz as-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète affirme que l’un des signes de l’im-
minence de l’Heure, est que le soleil se lèvera de 
son Couchant et que lorsque ce signe apparaîtra, 
la porte du repentir sera fermée. En effet, on 
n’acceptera le repentir d’aucune personne ayant 
été témoin de ce signe.



Compréhension (fiqh)

178

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète nous renseigne au sujet du dernier des signes majeurs de l’Heure et qui 
est que le soleil se lèvera inhabituellement de son Couchant. Il a en effet dit dans un 
hadith authentique que lorsque le soleil se couche, il va se prosterner sous le Trône puis 
demande la permission [de se lever] et cette permission lui est accordée. Or viendra un 
jour prochain où on n’acceptera pas qu’il se prosterne et qu’il demandera la permission 
[de se lever,] mais qu’on ne la lui accordera pas. On lui dira alors “Reviens là où tu étais” 
et il se lèvera de son Couchant(1).

2 	 Lorsque le soleil se lèvera de son Couchant, tous les gens croiront en Allah, mais cette foi 
sera contrainte et non choisie, puisque ce qui était inconnaissable est devenu connu et 
tout le monde sera alors persuadé que l’Heure va bel et bien survenir. Ils croiront alors et 
espéreront le salut.

3 	 Or la porte du repentir sera fermée ce jour-là. Par conséquent, le repentir du désobéissant 
ne sera pas accepté et la conversion d’un mécréant à l’Islam non plus. Après avoir été 
témoins du signe, les gens auront forcément la foi, mais une foi qui n’a produit aucun 
fruit, comme cela est le cas de celui qui a la foi alors qu’il meurt. En effet, Allah dit: )Mais 
l’absolution n’est point destinée à ceux qui font de mauvaises actions jusqu’au moment 
où la mort se présente à l’un d’eux, et qui s’écrie: “Certes, je me repens maintenant”( 
[Sourate An-Nissa`: 18].

Pour sa part, le Prophète a dit: “Allah accepte le repentir d’un serviteur tant qu’il n’agonise 
pas”(2).

Une telle foi est aussi semblable à celle d’une personne sur laquelle s’abat un châtiment. 
Allah dit au sujet de Pharaon: )Et Nous fîmes traverser la mer aux Enfants d’Israël. 
Pharaon et ses armées les poursuivirent avec acharnement et inimitié. Puis, quand la 
noyade l’eut atteint, il dit: “Je crois qu’il n’y a d’autre divinité que Celui en qui ont cru 
les enfants d’Israël. Et je suis du nombre des soumis”. [Allah dit]: Maintenant? Alors 
qu’auparavant tu as désobéi et que tu as été du nombre des corrupteurs!( [Sourate 
Younous: 90-91].

1	 Al-Boukhari (3199) et Moslim (159).

2	 At-Tirmidhi (3537) et Ibn Majah (4253).



179

Suivi

1 	 Allah - exalté soit-Il - dissimula à l’être humain le moment de la survenue de l’Heure afin 
que celui-ci s’y prépare en permanence, ce qui conduit à ce qu’il soit plus obéissant et 
que son rang s’élève. Allah fit de même pour la Nuit du Destin afin que l’être humain 
multiplie, durant les dix dernières nuits du mois de Ramadan, les adorations. Il n’est donc 
pas requis que l’être humain sache quand aura lieu l’Heure, mais il est plutôt requis qu’il 
s’y prépare et qu’il accomplisse beaucoup d’œuvres vertueuses. C’est pourquoi lorsqu’un 
homme demanda au Prophète quand surviendra l’Heure, il lui répondit: “Qu’as-tu préparé 
en prévision de sa survenue?”(1)16.

2 	 Considère l’Heure comme quelque chose de très grave, car elle est effectivement très 
grave. En effet, lorsque le soleil se lèvera de son Couchant, c’est l’organisation du monde 
qui va changer. Remémore-toi sans arrêt l’Heure et crains-la.

3 	 L’être humain doit prendre l’initiative de se repentir à Allah avant d’être surpris par la mort 
ou par quelque chose qui s’interpose entre lui et le repentir. Bakr Al-Mouzani, qu’Allah lui 
fasse miséricorde, a dit: “Il n’y a pas un jour, qu’Allah fait succéder dans ce bas monde, 
qui ne dit pas: Ô enfant d’Adam, mets-moi à profit, car il se peut qu’il n’y ait pas d’autre 
jour après moi. Il n’y a pas non plus une nuit qui n’appelle en disant: Ô enfant d’Adam, 
mets-moi à profit, car il se peut qu’il n’y ait pas d’autre nuit après moi”(2)17.

4 	 Al-Boukhari, qu’Allah lui fasse miséricorde est un de ceux qui ont narré ce hadith et il fut 
du nombre de ceux qui ont mis leur vie à profit. Il disait:

“Mets à profit le temps libre pour effectuer une unité de prière, il se peut que la mort 
te prenne par surprise.

En effet, combien de gens en bonne santé sont morts sans être tombés malades et 
dont l’âme bien portante est partie soudainement.

1	 Al-Boukhari (7153) Moslim (2639).

2	 Jami’ al-‘Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (2/391).

Ô toi qui t’es fourvoyé, représente-toi le Jour de la Résurrection, lorsque le ciel tremblera,

Que le soleil du jour sera obscurci et rapproché au point de paraître se déplacer au-
dessus des têtes des serviteurs,

Que les étoiles tomberont, se disperseront et seront éteintes après avoir été brillantes

Et que les montagnes seront arrachées par leurs bases et que tu les verras se déplacer 
tels des montagnes.

Un poète a dit:





181

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

On rapporte que ‘Adi ibn Hatim, dont Allah est 
satisfait, rapporte que le Prophète m a dit:

1 	 “Il n'en est pas un d'entre vous à qui Allah ne 
s'adressera [le jour du jugement], et il n’y aura 
alors aucun interprète entre son Seigneur et lui.

2 	 Il regardera à sa droite et ne verra que ce qu’il a 
accompli comme œuvrse, il regardera à sa gauche 
et il ne verra que ce qu’il a accompli, et il regardera 
devant lui et il ne verra que le Feu qui lui fera face.

3 	 Mettez-vous à l’abri du Feu, ne serait-ce qu’ en 
faisant l’aumône de la moitié d’une datte

4 	 et celui qui n’a rien [à donner en aumône], grâce à 
une parole agréable”(1).

1	 Al-Boukhari (7512) Moslim (1016).

27 La Ressuscitation 
et la Reddition 
des Comptes 

	 ZN’as-tu pas vu comment Allah propose en pa-
rabole une bonne parole pareille à un bel arbre 
dont la racine est ferme et la ramure s’élançant 
dans le ciel? Il donne à tout instant ses fruits, 
par la grâce de son Seigneur. Allah propose 
des paraboles à l’intention des gens afin qu’ils 
s’exhortent[ [Sourate Ibrahim: 24-25].

	 ZEt au Jour de la Résurrection, chacun d’eux 
se rendra seul auprès de Lui[ [Sourate Mar-
yam: 95].

	 ZÔ vous qui avez cru! Préservez vos personnes 
et vos familles, d’un Feu dont le combustible 
sera les gens et les pierres, surveillé par des 
Anges rudes, durs, ne désobéissant jamais 
à Allah en ce qu’Il leur commande, et faisant 
strictement ce qu’on leur ordonne[ [Sourate 
At-Tahrim: 6].

	 ZCe jour-là vous serez exposés; et rien de vous 
ne sera caché.[ [Sourate Al-Haqqa: 18].

Il s’agit d’Abou Tarif ‘Ad i ibn Hatim ibn ‘Abd All 
ah ibn Sa’d At-Ta`i, dont Allah est satisfait. Son 
père était le célèbre Hatim At-Ta`i connu pour sa 
générosité. ‘Adi était chrétien et lorsqu’il rendit vi-
site au Prophète m, il fut témoin de ses qualités et 
embrassa alors l’Islam en l’an 9 ou 10 de l’Hégire. 
Après la mort du Messager d’Allah m, il se rendit 
auprès d’Abou Bakr As-Siddiq lors de l’apostasie 
afin de lui apporter l’aumône légale des membres 
d sa tribu. Ainsi, lui-même et les membres de sa 
tribu restèrent fidèles à l’Islam et n’apostasièrent 
pas. Il participa à la conquête de l’Irak et est mort 
à Koufa en l’an 67 de l’Hégire à l’âge de cent vingt 
ans(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/2190), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (3/1057), Ousd al-Ghaba d’Ibn al-Athir (4/7) et Al-Is-
saba Fi Tamyiz as-Sahaba d’Ibn Hajar (4/388).

Le Prophète m affirme que l’ être humain se tien-
dra face à son Seigneur le Jour de la Résurrection 
afin de rendre des comptes et son Seigneur lui 
parlera sans interprète ni intermédiaire. Ce jour-là, 
rien d’autre ne sera bénéfique à l’être humain que 
ses œuvres.



Compréhension (fiqh)

182

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m nous apprend qu’on se tiendra face à notre Seigneur et que personne 
n’y échappera afin qu’on Lui rende des comptes de ce que nous avons œuvré. On Lui 
parlera ainsi sans intermédiaire ni interprète et on ira plutôt à Lui seul sans personne 
pour intercéder en notre faveur ou nous défendre: )Et vous voici venus à Nous, seuls, 
tout comme Nous vous avions créés la première fois, abandonnant derrière vos dos 
tout ce que Nous vous avions accordé. Nous ne vous voyons point accompagnés des 
intercesseurs que vous prétendiez être des associés. Il y a certainement eu rupture 
entre vous: ils vous ont abandonnés, ceux que vous prétendiez (être vos intercesseurs)( 
[Sourate Al-An’am: 94].

2 	 Lorsque le serviteur se tiendra face à son Seigneur, il ne trouva pas d’autre soutien et 
intercesseur que ses œuvres. Il recherchera ainsi autour de lui quelqu’un pour le sauver 
de l’effroi du supplice et de la reddition détaillée des comptes, car “Celui qui rendra des 
comptes détaillés sera voué à la perdition”(1). Il regardera donc à sa droite et à sa gauche 
et ne verra que ses œuvres, puis il regardera devant lui et il ne verra que le Feu face à Lui. 
La raison est que le Feu sera sur son passage et qu’il ne pourra donc pas l’éviter. Il devra 
donc traverser le Pont Sirat(2).

3 	 Sachant qu’il en sera ainsi du serviteur le Jour de la Résurrection, il doit donc prendre 
garde au Feu et espérer en échapper en n’accomplissant que des œuvres vertueuses 
et les meilleures qui soient, en veillant à se rapprocher d’Allah à tout moment et à tout 
instant, et en ne sous-estimant aucun acte d’obéissance. Parmi ces actes modestes, il est 
donné comme exemple le fait de donner en aumône la moitié d’une date.

4 	 Si tu ne possèdes rien à donner en aumône, il te suffit de dire une parole agréable qui 
satisfait Allah et il se peut qu’elle soit la cause de ton salut.

1	 Al-Boukhari (4939) Moslim (2876).

2	 Voir Fath al-Bari Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar Al-‘Asqalani (11/404).

Fais fructifier le bien dans ton bas monde et fournis des efforts, et 
ne te soucie pas de ce qui t’incite à faire le mal et à envier autrui.

Œuvre en vue d’un jour que tous les gens attendent, et durant 
lequel le décret sera celui du Seul et Unique.

Tes actes aujourd’hui indiquent quel sera ton rang: les vergers des 
jardins ou la fournaise dans la tombe.

Un poète a dit:



183

Suivi

1 	 Rappelle-toi que tu te tiendras seul face à Allah sans personne parmi tes proches et 
tes amis pour t’accompagner. De même, ni ta généalogie, ni ta richesse, ni ton prestige 
ne seront avec toi. Prépare- toi donc à cette scène: ) Et pour celui qui aura craint de 
comparaître devant son Seigneur, il y aura deux jardins( [Sourate Al-Rahmane: 46].

2 	 Ne sous-estime aucune œuvre, qu’elle soit vertueuse ou corrompue, car les plus hautes 
montagnes se sont formées de l’amassement de cailloux et de grains de sable: )Ce 
jour-là, les gens sortiront séparément pour que leur soient montrées leurs œuvres. 
Quiconque fait un bien, fût-ce du poids d’un atome, le verra( [Sourate Az-Zalzala: 6-7].

3 	 Parmi les meilleures œuvres éloignant le serviteur du Feu, il y a l’aumône. C’est pourquoi 
le Prophète m ordonne de faire l’aumône dans ce hadith et c’est pourquoi Allah dit: )Et 
dépensez de ce que Nous vous avons octroyé avant que la mort ne vienne à l’un de 
vous et qu’il dise alors: “Seigneur! Si seulement Tu m’accordais un court délai: je ferais 
l’aumône et serais parmi les gens de bien”( [Sourate Al-Mounafiqoune: 10].

4 	 Ne néglige pas d’offrir ne serait-ce qu’un verre d’eau à un nécessiteux, de glorifier Allah ou 
de réciter ne serait-ce qu’un verset et ne dis pas: Je me prépare à accomplir des œuvres 
plus grandes, car les malheurs arrivent sans prévenir. Un mendiant frappa à la porte de 
‘A`icha, dont Allah est satisfait, et elle dit à sa servante: “Donne-lui de la nourriture”. La 
servante s’en alla puis revint et dit: “Je n’ai rien trouvé à lui donner”. ‘A`icha lui ordonna: 
“Va et cherche quelque chose à lui donner”. La servante s’en alla de nouveau et trouva 
une datte qu’elle apporta. ‘A`icha, dont Allah est satisfait, lui dit alors: “Donne-la-lui, car 
elle vaut une immense rétribution si elle est acceptée(1)”. 

5 	 Qu’elles sont nombreuses les œuvres vertueuses qui sont équivalentes à l’aumône de la 
moitié d’une datte ou qui lui sont supérieures, comme rendre les parents ou les proches 
heureux par une discussion ou un service rendu, porter les effets d’un vieillard ou d’une 
personne faible, offrir des vêtements à un nécessiteux ou prendre soin d’une veuve ou 
d’un orphelin. Le Prophète m a dit: “Ne méprise aucun acte convenable, même celui 
d’aller à la rencontre de ton frère avec un visage avenant”(2).

6 	 La langue est ce qui conduit le serviteur soit aux jardins d’éternité soit au feu de l’Enfer, 
qu’Allah nous en préserve. Le sort de l’être humain est donc lié à sa langue qui est la 
cause de son salut ou de sa perte.

7 	 Assieds-toi en compagnie des membres de ta famille ou de tes élèves et réfléchissez aux 
œuvres vertueuses que vous pouvez accomplir sans peine afin de vous encourager les 
uns les autres à les accomplir.

1	 Al-Bayhaqi dans Chou’ab al-Iman (3190).

2	 Moslim (2626).





185

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Votre feu que voici et que le fils d’Adam allume, est 
une partie des soixante-dix parties de la chaleur de 
l’Enfer”.

2 	 On lui dit: “Par Allah, il est malgré cela suffisant ô 
Messager d’Allah!”.

3 	 Il répondit: “Il lui est supérieur de soixante-neuf 
parties, chacune de ces parties lui étant équivalente 
en chaleur”(1).

1	 Al-Boukhari (3265) et Moslim (2843).

28 Le Feu 

	 ZMais ils ont plutôt qualifié l’Heure de men-
songe. Nous avons cependant préparé, pour 
quiconque qualifie l’Heure de mensonge, une 
Flamme brûlante. Lorsque de loin elle les voit, 
ils entendront sa fureur et ses pétillements. Et 
quand on les y aura jetés, dans un étroit réduit, 
les mains liées derrière le cou, ils souhaiteront 
alors leur destruction complète[ [Sourate Al- 
Fourqane: 11-13].

	 ZÔ vous qui avez cru! Préservez vos personnes 
et vos familles, d’un Feu dont le combustible 
sera les gens et les pierres, surveillé par des 
Anges rudes, durs, ne désobéissant jamais 
à Allah en ce qu’Il leur commande, et faisant 
strictement ce qu’on leur ordonne[ [Sourate 
At-Tahrim: 6].

	 ZNous avons [pour eux] lourdes chaînes et En-
fer et nourriture à faire suffoquer, et châtiment 
douloureux[ [Sourate Al-Mouzzamil: 12-13].

	 ZL’ Enfer demeure aux aguets, refuge pour les 
transgresseurs. Ils y demeureront pendant des 
siècles successifs. Ils n’y goûteront ni fraîcheur 
ni breuvage, Hormis une eau bouillante et un 
pus comme rétribution équitable[ [Sourate An-
Naba’: 21-26].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est cer-
tainement ‘Abd ar-Rahman ibn Sakhr Ad-Dawsi 
Al-Azdi Al-Yamani. Il embrassa l’Islam l’année de la 
bataille de Khaybar et accompagna constamment 
le Prophète m. Sa mère était une polythéiste qui 
parlait, en sa présence, en mal du Prophète m et 
cela le faisait pleurer. Il se rendit alors auprès du 
Prophète m et lui demanda d’invoquer Allah en 
faveur de sa mère. Après l’invocation du Pro-
phète m, elle embrassa l’Islam. Il se préoccupa 
d’acquérir la science et de mémoriser les hadiths, 
devenant ainsi le Compagnon ayant narré le plus 
de hadiths. Il est mort à Médine en l’an 58 de 
l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghaba d’Ibn al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz as-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m nous informe que la chaleur du 
feu de l’Enfer est soixante-dix fois plus intense 
que la chaleur du feu de ce bas monde.



Compréhension (fiqh)

186

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m compare le feu de ce bas monde avec le feu de l’au-delà. Il dit ainsi que 
la chaleur du feu que les gens utilisent n’est qu’une partie du Feu de l’au-delà qu’Allah a 
apprêté pour les mécréants et les désobéissants.

2 	 Les Compagnons s’étonnèrent de cela et dirent que même si le feu de l’au-delà était aussi 
brûlant et chaud que celui de ce bas monde, il suffirait pour supplicier et dissuaderait de 
commettre des actes de désobéissance et de s’abstenir d’obéir aux commandements, 
car il consume l’être humain, les animaux, les plantes et tout ce qui est inerte.

3 	 Il insista ensuite sur le fait que le feu de l’au-delà est soixante-neuf fois plus brûlant que le 
feu qu’ils connaissent et dont ils ont expérimenté la chaleur afin que le supplice soit plus 
dur et plus douloureux pour les mécréants et les désobéissants.

Fais de la crainte du Tout Miséricordieux ta protection la plus efficace 
pour un jour où l’Enfer sera visible

Et où ce pont sera dressé au-dessus de lui. Il y aura alors des gens qui 
tomberont, d’autres qui trébucheront et d’autres encore qui s’en sortiront 
sains et saufs.

Le Dieu des mondes viendra alors réaliser Sa promesse et Il jugera et 
tranchera entre les serviteurs. Ton Seigneur rendra alors à l’opprimé son 
droit, que sera grand le malheur de celui qui traitait les gens injustement!

Un poète a dit:



187

Suivi

1 	 Celui qui parle - qu’il soit père, prédicateur, enseignant ou autre - doit présenter comme 
il se doit les concepts qu’il expose et s’aider de comparaisons, de chiffres et d’autres 
moyens qui permettent de bien se faire comprendre et qu’on se représente ce dont il 
parle.

2 	 Rappeler le Paradis et le Feu fait partie des meilleures exhortations mentionnées dans le 
Noble Coran et qu’il est beau que ces exhortations soient présentes dans nos mosquées, 
nos demeures, nos assemblées et nos médias.

3 	 Un feu soixante-dix fois plus intense que celui de ce bas monde devrait conduire l’être 
humain à le fuir et à accomplir beaucoup d’œuvres vertueuses qui l’éloignent du Feu. 
En effet, la véritable réussite est d’échapper au Feu et d’entrer au Paradis. Allah dit: 
)Quiconque donc est écarté du Feu et introduit au Paradis, a certes réussi( [Sourate 
Al-‘Imrane: 185].

4 	 Il est prescrit de prendre garde au feu de ce bas monde et le Prophète m montra les 
causes permettant cela, comme lorsqu’il conseilla d’éteindre [avant de dormir] la lampe 
de crainte qu’elle ne provoque un incendie dans une demeure. C’est donc un signe de 
saine raison que de se protéger et de maîtriser les causes d’un feu même dans les cas où 
il est licite d’allumer un feu. Il est donc à plus forte raison nécessaire de prendre garde au 
feu plus intense encore de l’au-delà.

5 	 Il est héroïque et vertueux de sauver les gens du feu de ce bas monde et de l’éteindre et 
les gens qui le font méritent toute notre reconnaissance. Mais les prédicateurs et ceux qui 
prodiguent de bons conseils sauvent également les gens d’un feu plus brûlant encore. Ils 
méritent donc eux aussi une immense reconnaissance et il est obligatoire d’accorder de 
la considération à leurs efforts.

6 	 Le Prophète m cherchait refuge auprès d’Allah contre le feu de l’Enfer. Abou Hourayra 
a dit: J’ai entendu Abou al-Qassim m dire durant la prière: “Ô Allah, je cherche refuge 
auprès de Toi contre le trouble de la tombe, le trouble de l’Antéchrist, le trouble de 
la vie et de la mort et la chaleur de l’Enfer”(1)54. Si le Prophète m lui-même cherchait 
refuge auprès d’Allah contre le feu de l’Enfer, alors qu’il est l’infaillible qui s’était vu être 
pardonnés de tous ses péchés passés et futurs, qu’en est-il de nous? Il convient donc 
qu’aucun musulman ne s’abstienne de chercher refuge auprès d’Allah contre le supplice 
du feu.

1	 An-Nasa`i (5520).





189

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Allah dit:

2 	 J’ai préparé pour Mes serviteurs vertueux ce que 
nul œil n’a vu,

3 	 ni aucune oreille n’a entendu

4 	 ni aucun cœur humain n’a imaginé.

5 	 Récitez donc pour vous en convaincre: )Aucun 
être ne sait ce qu’ on a réservé pour eux comme 
réjouissance pour les yeux[ [Sourate As-Sajda: 17](1)”.

1	 Al-Boukhari (3244) et Moslim (2824).

29 Le Paradis

	 ZÀ ceux qui agissent en bien est réservée la 
meilleure (récompense) et même davantage. 
Nulle fumée noircissante, nul avilissement 
ne couvriront leurs visages. Ceux-là sont les 
gens du Paradis, où ils demeureront éternelle-
ment[[Sourate Younous: 26].

	 ZAucun être ne sait ce qu’ on a réservé pour 
eux comme réjouissance pour les yeux, en 
récompense de ce qu’ils œuvraient! Celui qui 
est croyant est-il comparable au pervers? 
(Non), ils ne sont point égaux. Ceux qui croient 
et accomplissent les bonnes œuvres, auront 
leur résidence dans les Jardins du Refuge, en 
récompense de ce qu’ils œuvraient[[Sourate 
As-Sajda: 17-19].

	 ZCela est un rappel. C’est aux pieux qu’ 
appartient, en vérité, la meilleure retraite, 
les Jardins d’Éden, aux portes ouvertes pour 
eux, où, accoudés, ils demanderont des fruits 
abondants et des boissons. Et auprès d’eux 
seront les belles au regard chaste, toutes du 
même âge. Voilà ce qui vous est promis pour 
le Jour des Comptes. Ce sera Notre attribution 
inépuisable[ [Sourate Sad: 49-54].

	 ZVoici la description du Paradis qui a été pro-
mis aux pieux: il y aura là des ruisseaux d’une 
eau jamais malodorante, et des ruisseaux d’un 
lait au goût inaltérable, et des ruisseaux d’une 
vin délicieux à boire, ainsi que des ruisseaux 
d’un miel purifié. Et il y a là, pour eux, des fruits 
de toutes sortes, ainsi qu’un pardon de la part 
de leur Seigneur[ [Sourate Mohammad: 15].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est cer-
tainement ‘Abd ar-Rahman ibn Sakhr Ad-Dawsi 
Al-Azdi Al-Yamani. Il embrassa l’Islam par l’inter-
médiaire d’At-Toufayl ibn ‘Amr Ad-Dawsi et ac-
compagna constamment le Prophète m pendant 
près de quatre années. Il se préoccupa d'acquérir 
la science et de mémoriser les hadiths, devenant 
ainsi le Compagnon ayant narré le plus de hadiths. 
Il est mort à Médine en l’an 58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghaba d’Ibn al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz as-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Notre Seigneur - Gloire et Majesté à Lui - nous in-
forme qu’Il a préparé pour Ses serviteurs vertueux 
des variétés de délices que l’œil n’a jamais vus, 
l’oreille d’une créature n’a jamais entendu parler, 
et que l’esprit ou le cœur n’a jamais imaginés.



Compréhension (fiqh)

190

Compréhension (fiqh)

1 	 Ceci est un hadith que le Prophète m rapporte d’Allah mais qui ne fait pas partie du 
Noble Coran. Un tel hadith est appelé hadith qoudsi.

2 	 Notre Seigneur - Gloire et Majesté à Lui - nous informe qu’Il a préparé pour Ses serviteurs 
vertueux, en rétribution de leur obéissance et de leur adoration, des délices qu’ils n’ont jamais 
vus et même si certaines appellations semblent se ressembler, ils n’ont pas encore vu ce 
qu’elles désignent exactement, comme les arbres, les rivières, les palais en or et en argent, les 
perles creuses, et autres sans compter la beauté des habitants du Paradis et autres splendeurs.

3 	 Le Paradis contient également des sons agréables qu’ils n’ont jamais entendus, comme 
les chants et autres ainsi que des histoires qu’ils n’ont jamais entendues auparavant.

4 	 Ensuite Allah insista sur le fait que ce qu’Il a préparé ne peut être connu par les êtres 
humains. Comme le serviteur n’a jamais vu cela ni ne l’a déjà entendu et comme la vue 
et l’ouïe sont les sens par lesquels on perçoit les choses, il ne peut donc pas non plus 
imaginer ces délices en faisant appel à sa raison. Ainsi, quelles que soient les formes de 
délice, de jouissance et de beauté qui peuvent venir à l’esprit du serviteur, il ne pourra 
pas concevoir les délices qu’Allah a préparés pour Ses serviteurs.

5 	 Le Prophète m fit suivre cela par une confirmation issues des paroles révélées par Allah 
et dit: “Récitez donc pour vous en convaincre: )Aucun être ne sait ce qu’on a réservé 
pour eux comme réjouissance pour les yeux( [Sourate As-Sajda: 17].” Cela signifie: Une 
âme ne sait pas ce qu’Allah a préparé et a dissimulé pour Ses serviteurs croyants au 
Paradis comme formes de délices, de bonheur et de bien abondant qui égayeront et 
réjouiront les yeux.

Par ailleurs, le Paradis et ses délices sont abondamment évoqués dans le Coran, c’est 
pourquoi le Messager d’Allah m a dit: “Un emplacement au Paradis aussi petit que celui 
occupé par un fouet est meilleur que ce bas monde et ce qu’il contient”(1)57.

1	 Al-Boukhari (3250).

Œuvre pour la demeure de l’éternité dont Ridwane est le gardien, dans laquelle le voisin est 
Ahmad et dont le constructeur est le Tout Miséricordieux.
Son sol est d’or, son argile de musc et le safran est l’herbe qui y pousse.
Dans ses fleuves, coulent du lait pur et du miel, et le vin coule tel du nectar dans ses ruisseaux. 
Celui qui veut acheter la demeure au plus haut du Paradis, le fait en accomplissant en cachette 
une unité de prière la nuit
Ou bien en rassasiant un nécessiteux affamé, un jour de famine où toutes les denrées sont 
chères.

Un poète a dit:



191

Suivi

1 	 Le meilleur amour est l’amour des gens vertueux, dont la relation avec Allah est: )qu’Il 
aime et qui L’aiment( [Sourate Al-Ma’ida: 54]. Ces gens-là accomplissent des actes 
d’obéissance pour Allah - alors qu’Il peut s’en passer - et Lui leur prépare ce que nul œil 
n’a vu, ce qu’aucune oreille n’a entendu et ce qu’aucun cœur humain n’a imaginé. Sois 
donc avec ces gens et chaque fois que tu es pris de paresse alors que tu suis cette voie, 
rappelle-toi cette résidence préparée par l’Éminent, le Généreux.

2 	 Al-Hassane - qu’Allah lui fasse miséricorde - a dit: “Ces gens ont dissimulé des œuvres 
accomplies dans ce bas monde et Allah a dissimulé à leur attention ce que nul œil n’a vu 
et ce qu’aucune oreille n’a entendu”(1)58. Sachant cela, il convient que parmi les œuvres 
que le musulman accomplit secrètement, il prépare une partie qui ne soit connue que par 
Celui qui a préparé pour lui ce bien abondant.

3 	 Le Paradis existe maintenant et Allah l’a préparé pour Ses serviteurs vertueux. Ainsi, 
lorsqu’un plaisir illicite de ce bas monde se met sur ton chemin, dis-toi: Le Paradis existe 
et si je patiente un peu il se peut que j’y accède.

4 	 Beaucoup de gens convoitent les plaisirs de ce bas monde, les imaginent et les désirent 
ardemment, bien que tous les plaisirs de ce bas monde et ce qu’on en imagine ne vaillent 
pas un empan de Paradis. L’être humain raisonnable doit donc souvent se rappeler le 
Paradis et ce qu’Allah lui a préparé à l’intérieur de celui-ci afin qu’il le convoite.

5 	 Prévois régulièrement avec toi-même, ta famille ou tes amis, des occasions au cours 
desquelles vous vous rappelez à vous et aux gens le Paradis et sa description, d’autant plus 
qu’Allah a facilité les connaissances et les moyens techniques permettant de réaliser cela.

6 	 Le plus éminent délice au Paradis sera la vision d’Allah que l’on ne voit pas dans ce bas 
monde. Allah dit: )Ce jour-là, il y aura des visages resplendissants qui regarderont 
leur Seigneur( [Sourate Al-Qiyama: 22-23]. Par ailleurs, Jarir ibn ‘Abd Allah rapporte: 
Une nuit, alors que nous étions auprès du Prophète m, il regarda la lune - c’était la pleine 
lune - et dit: “Vous verrez assurément votre Seigneur aussi clairement que vous voyez 
cette lune et rien ne vous gênera lorsque vous Le verrez”(2)59. À l’inverse, le supplice le 
plus insupportable pour les malheureux, sera d’être privé de la vision d’Allah: )En vérité 
ce jour-là un voile les empêchera de voir leur Seigneur( [Sourate Al- Moutaffifine: 15].

1	 Voir Tafsir Al-Kachaf d’Az-Zamakhchari (3/513).

2	 Al-Boukhari (554) et Moslim (633).





193

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra, dont Allah est satisfait, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Après avoir créé la création, Allah écrivit dans Son 
livre

2 	 qui est auprès de Lui au-dessus du Trône:

3 	 Ma miséricorde l’emporte certes sur Ma colère”(1)1.

1	 Al-Boukhari (3194) et Moslim (2751).

30 La miséricorde et 
la justice dans le 
destin d’Allah 

	 ZVotre Seigneur S’ est prescrit à Lui-même la 
miséricorde. Et quiconque d’ entre vous a fait 
un mal par ignorance, et ensuite s’est repenti 
et s’est réformé... Il est, alors, Pardonneur et 
Miséricordieux[ [Sourate Al-An’ âm: 54].

	 ZEt Ma miséricorde embrasse toute chose. 
Je la prescrirai à ceux qui (Me) craignent, 
acquittent

	 Zl’aumône légale, et ont foi en Nos signes[ 
[Sourate Al-A’ raf: 156].

	 Z Seigneur! Tu étends sur toute chose Ta 
miséricorde et Ta science. Pardonne donc à 
ceux qui se repentent et suivent Ton chemin et 
protège-les du châtiment de l’Enfer [ [Sourate 
Ghâfir: 7].

Il s’agit d'Abou Hourayra, dont le nom est - selon 
l’avis prépondérant: ‘Abd ar- Rahmâne ibn Sakhr 
Ad-Dawsî Al-Azdî Al- Yamânî. Il embrassa l’Islam 
l’année de la bataille de Khaybar, soit en l’an 7 
de l’Hégire, mais ni l’éloignement ni les peines du 
voyage ne le dissuadèrent de migrer à Médine 
où il accompagna constamment le Prophète m 
et veilla à acquérir la science et à mémoriser les 
hadiths, au point de devenir le Compagnon ayant 
narré le plus de hadiths. Il est mort à Médine en l’an 
58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghâbah d’Ibn Al-Athir (3/357) 
et Al-Isâba Fî Tamyîz as-Sahâba d’Ibn Hajar Al-'Asqalani 
(4/267).

Le Prophète m affirme que lorsque Allah - exalté 
soit-Il - termina de créer la création, Il écrivit dans 
la Tablette Préservée auprès de Lui au-dessus de 
Son Trône: Ma miséricorde l’emporte certes sur 
Ma colère.



Compréhension (fiqh)

194

Compréhension (fiqh)

1 	 Lorsque Allah - exalté soit-Il - prédestina la création des créatures, c’est -à-dire avant 
qu’Allah ne crée les créatures comme cela est confirmé par une autre narration(1)3, il écrivit 
dans la Tablette Préservée, sur laquelle Il a écrit toutes les prédestinations relatives aux 
créatures(2), ou bien dans un autre livre également éminent qui est auprès de Lui.

2 	 Ce livre est préservé et existe auprès d'Allah au-dessus de Son Trône, le Trône d’Allah 
étant une création éminente d’Allah qui se situe au-dessus des sept cieux et est porté 
par des anges très importants d’Allah. On signifie par trône le mobilier à partir duquel est 
exercée la souveraineté.

Ceci fait partie des preuves de l’élévation d’Allah et qu’Il est au-dessus de Ses cieux, sur 
Son Trône - Gloire et majesté à Lui: )Le Tout Miséricordieux S’ est établi sur le Trône[ 
[Sourate Tâhâ: 5].

3 	 Allah écrivit dans ce livre: “Ma miséricorde l’emporte certes sur Ma colère”. Cela signifie 
que la part de miséricorde dont bénéficient Ses créatures est plus grande que la part 
de colère dont ils pâtissent. C’est donc cette part de miséricorde qui les atteint le plus 
souvent lors des différentes situations qu’ils connaissent: )Et si Allah s’en prenait aux 
gens pour ce qu’ils acquièrent, Il ne laisserait à la surface [de la terre] aucun être 
vivant( [Sourate Fâtir: 45]. Par ailleurs, personne ne mériterait d’entrer au Paradis sans 
cette part de miséricorde. Le Prophète m a dit: “Personne n’entrera au Paradis grâce 
à ses œuvres”. On lui demanda: “Pas même toi, ô Messager d’Allah?”. Il répondit: “Pas 
même moi, sauf si Allah me recouvre de grâce et de miséricorde”(3).

L’un des signes que la miséricorde d’Allah l’emporte sur Sa colère est qu’Il accorde un 
délai aux désobéissants, leur inspire de solliciter Son pardon et lorsqu’ils sollicitent Son 
pardon, Il leur pardonne.

1	 Voir la narration d’Al -Boukhari (7554): “Allah a écrit un livre avant de créer la création”.

2	 Le hadith “La première créature créée par Allah est le calame. Il lui dit “Écris” et il demanda “Que dois-je écrire?”. Allah 
lui dit: “Écris toute chose jusqu’à la survenue de l’Heure”. Abou Dawoud (4700) et At-Tirmidhi (3319).

3	 Al-Boukhari (5673) et Moslim (71).

Si tu espères la miséricorde du Miséricordieux, sois miséricordieux 
envers les faibles de la Terre, ô ami respectueux.

Aie comme finalité la satisfaction d’Allah notre Créateur, Gloire et 
Majesté à Lui, le Dieu qui a créé les gens.

Recherche la rétribution de ton Seigneur pour cela, Il te fera bénéficier 
de Sa miséricorde, car le Tout Miséricordieux, fais miséricorde à ceux 
qui sont miséricordieux.

Un poète a dit:



195

Suivi

1 	 Sois rassuré concernant Allah, car de la même façon qu’Il a écrit dans la Tablette 
Préservée les prédestinations relatives aux créatures, Il y a également écrit la miséricorde. 
Ne t’attriste pas du passé, ne t’inquiète pas de ce qui se produira dans l’avenir et fais 
confiance à Allah.

2 	 Le livre - qui contient les prédestinations et l’explication de la miséricorde d’Allah - est 
auprès d’Allah au-dessus de Son Trône en guise de grande estime pour lui. L’être humain 
raisonnable doit estimer ce livre à sa juste valeur et diriger sa réflexion vers cette vérité 
éminente, non pas avoir des pensées négatives.

3 	 La miséricorde d’Allah précède Sa colère, puisqu’Il accepte le repentir des désobéissants 
et de ceux qui sont injustes envers eux-mêmes, quelle que soit leur injustice. Scrutons 
donc nos âmes et demandons-nous: ne commettons-nous pas des péchés avec nos yeux, 
nos ouïes, nos paroles et nos gestes? Écoutons pour cela l’appel d’Allah le Miséricordieux: 
)Dis: Ô Mes serviteurs qui avez commis des excès à votre propre détriment, ne 
désespérez pas de la miséricorde d’Allah. Car Allah pardonne tous les péchés. Oui, 
c’est Lui le Pardonneur, le Très Miséricordieux( [Sourate Az- Zoumar: 53].

4 	 Rapproche-toi de la miséricorde d’Allah, ne serait-ce que d’un empan, car “Il y avait 
parmi les israélites un homme qui avait tué quatre-vingt-dix-neuf êtres humains, puis il 
alla demander à un prêtre: Le repentir est-il possible? Le prêtre lui répondit: “Non”. Alors 
l’homme le tua puis il se mit à poser la même question et un homme lui répondit: “Va dans 
tel et tel village”. La mort le rattrapa alors qu’il se rapprochait de ce village. Les anges de 
la miséricorde et les anges du châtiment se disputèrent donc à son sujet et Allah révéla 
aux premiers de s’approcher et aux seconds de s’éloigner. Puis il dit: Mesurez la distance 
avec les deux et on trouva qu’il était plus proche d’un empan de la terre de miséricorde 
et il lui fut alors pardonné”(1).

5 	 Allah - exalté soit-Il - dispose de la souveraineté et de la science. Il dispose également 
du Trône et du livre qui contient toute chose. Et malgré cela, Sa miséricorde est parfaite 
contrairement à beaucoup de gens qui acquièrent un pouvoir, par le biais d’un poste 
d’autorité, d’une science (ou autre, comme la paternité, la force physique, un poste 
prestigieux, la richesse, etc.), et qui écrasent ceux qui sont inférieurs à eux et les traitent 
avec dureté. Prends donc garde à cela.

6 	 On subit fatalement de la part des gens une offense qui est un signe de leur déficience. 
La perfection dans le comportement que l’on a à leur égard réuni la miséricorde et la 
colère, la perfection authentique est que la miséricorde précède la colère et l’emporte 
sur la colère. Le musulman doit donc prendre exemple sur un tel hadith et faire en sorte 
que sa miséricorde l’emporte sur sa colère. Or comme il est faible qu’il sollicite l’aide 
d’Allah pour lui inspirer cette miséricorde.

1	 Al-Boukhari (3470) et Moslim (2766).





197

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Ibn Mas’oud, qu’Allah a agréé, a dit: Le Messager 
d’Allah m - qui est le Véridique et le Digne d’ être 
cru - nous a dit:

1 	 “L’un de vous est assemblé dans le ventre de sa 
mère quarante jours durant, puis il devient une 
adhérence pendant la même durée, puis dans une 
même durée, une mâchure.

2 	 Ensuite, Allah lui envoie un ange à qui il est ordonné 
de faire quatre choses: écrire ses œuvres, son 
terme, sa subsistance et s’il sera malheureux ou 
heureux.

3 	 Puis l’âme est insufflée en lui.

4 	 Il arrive qu’un homme accomplisse des actions des 
gens de l’Enfer puis lorsqu’il ne reste entre lui et 
l’Enfer qu’une coudée, ce qui est écrit le précède 
et il accomplit une action des gens du Paradis, 
entrant de ce fait au Paradis.

5 	 Il arrive aussi qu’un homme accomplisse des 
actions des gens du Paradis et lorsqu’il ne reste 
entre lui et le Paradis qu’une coudée, ce qui est 
écrit le précède et il accomplit une action des gens 
de l’Enfer, entrant de ce fait en Enfer.” Référencé 
par Al-Boukhari et Moslim(1).

1	 Al-Boukhari (3332) et Moslim (2643).

31 Quelques types de 
prédestinations 

	 ZNous avons certes créé l’ homme d’ un extrait 
d’ argile. Puis Nous en fîmes une goutte de 
sperme dans un reposoir solide. Ensuite, Nous 
avons fait du sperme une adhérence; et de 
l’adhérence Nous avons créé un embryon; 
puis, de cet embryon Nous avons créé des os 
et Nous avons revêtu les os de chair. Ensuite, 
Nous l’avons transformé en une tout autre 
création. Gloire à Allah le Meilleur des créa-
teurs! Et puis, après cela vous mourrez. Et puis 
au Jour de la Résurrection, vous serez ressusci-
tés[ [Sourate Al-Mou’ minoune: 12-16].

	 ZCelui qui a bien fait tout ce qu’ Il a créé. Et Il 
a commencé la création de l’ homme à partir 
de l’argile, puis Il tira sa descendance d’une 
goutte d’eau vile [le sperme]; puis Il lui donna 
sa forme parfaite et lui insuffla de Son Esprit. 
Et Il vous a assigné l’ouïe, les yeux et le cœur. 
Que vous êtes peu reconnaissants![ [Sourate 
As-Saida: 7-9].

	 ZEt ils t’ interrogent au sujet de l'âme.. Dis: “L’ 
âme relève de l’Ordre de mon Seigneur”. Et on 
ne vous a donné que peu de connaissance[ 
[Sourate Al-Isrâ`: 85].

	 ZIl en est parmi les gens qui adorent Allah 
marginalement. S’il leur arrive un bien, ils s’en 
tranquillisent, et s’il leur arrive une épreuve, ils 
détournent leur visage, perdant ainsi (le bien) 
de l’ici-bas et de l’au-delà. Telle est la perte évi-
dente![ [Sourate Al-Hajj: 11].

	 ZAllah n’est point tel à égarer un peuple après 
qu’Il les a guidés, jusqu’à ce qu’Il leur ait mon-
tré clairement ce qu’ils doivent éviter. Certes, 
Allah est Omniscient( [Sourate At-Tawba: 115].

Il s’agit d’Abou ‘Abd ar-Rahmane, ‘Abd Allah ibn 
Mas’oud ibn Ghâfil ibn Habib Al- Houdhalî, le Com-
pagnon du Messager d’Allah m. Il embrassa très tôt 
l’Islam à La Mecque et il est le premier à avoir récité 
le Coran en public à La Mecque. Il participa aux 
deux migrations, à la bataille de Badr et à toutes les 
autres batailles aux côtés du Messager d’Allah m. 
Chargé de porter les sandales du Messager d’Allah, 
il les lui mettait lorsqu’il se levait et les portait à ses 
bras lorsque le Prophète m s’asseyait. Il est mort à 
Médine en l’an 32 ou 33 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans 
Ma’rifat as-Sahâba d’Abou Nou’aym 
(4/1765), Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-
Ashab d’Ibn ‘Abd al-Barr (3/987) et 
Al-Isâbah Fî Tamyîz as-Sahâba d’Ibn 
Hajar (4/198).

Le Prophète m mentionne dans le hadith cer-
taines des étapes du développement d’un fœtus 
dans ventre de sa mère, l’âme qui lui est insufflée 
et l’écriture de sa destinée. Puis il  mentionne les 
actes accomplis en fin de vie. Que celui qui scelle 
sa vie en accomplissant une œuvre des gens du 
Paradis sera un de ses habitants, et celui qui scelle 
sa vie en accomplissant une œuvre des gens de 
l’Enfer fera partie de ces gens.



198

Compréhension (fiqh)
‘Abd Allah ibn Mas’oud narre un hadith qui comporte certaines choses relevant de l’Inconnaissable 
que personne d’autre qu’Allah ne connaît. C’est pourquoi Ibn Mas’oud précise [concernant le 
Prophète m]: qu’il est le Véridique et le Digne d’être cru. Et il était effectivement ainsi, qu’il 
s’agisse de choses présentes ou relevant de l’Inconnaissable.

1 	 Le Prophète m décrit les étapes de formation du fœtus dans le ventre de sa mère. Ainsi, 
il commence par être l’union des gamètes de l’homme et de la femme et cette union se 
produit dans l’utérus de la mère. Ensuite il devient un caillot de sang appelé adhérence, 
car il adhère à la paroi de l’utérus, puis cette adhérence devient une mâchure qui est un 
lambeau de chair aussi grande que ce que peut mâcher la bouche.

2 	 Après que le fœtus est devenu une mâchure, Allah ordonne à l’ange chargé des utérus 
d’écrire ce qui lui a été destiné. Il écrira ainsi quels seront sa subsistance et son terme et 
s’il sera malheureux ou heureux.

L’écriture par cet ange inclut d’autres choses, comme le sexe du fœtus(1), quels seront 
son comportement et ses attributs physiques(2). Le Prophète m se limita à ces quatre 
choses en raison de leur importance et parce qu’elles englobent les autres.

Par ailleurs, cette écriture par l’ange n’est pas celle d’Allah dans la Tablette Préservée, car 
ce qui est écrit par l’ange peut être effacé, changé et modifié pour des raisons qu’Allah 
détermine, comme l’invocation et l’œuvre vertueuse, contrairement à ce qui a été fixé 
par Allah dans l’Ecriture Primordiale: )Allah efface ou confirme ce qu’Il veut et l’Écriture 
Primordiale est auprès de Lui( [Sourate Ar-Ra’d: 39](3).

3 	 C’est alors qu’Allah insufflera l’âme dans le fœtus qui devient vivant par le pouvoir 
d’Allah. L’insufflation de l’âme fait partie des choses relevant de l’inconnaissable dont 
Allah a gardé la connaissance pour Lui-même et l’a cachée à Sa création. Allah dit: )Et 
ils t’interrogent au sujet de l’âme. Dis: “L’âme relève de l’Ordre de mon Seigneur”. Et 
on ne vous a donné que peu de connaissance( [Sourate Al-Isrâ: 85]. En ce qui nous 
concerne, nous croyons ce que le Prophète m nous a rapporté de son Seigneur et nous 
sommes persuadés que )Quand Il veut une chose, Son commandement consiste à dire: 
“Sois”, et c’est( [Sourate Yâsîne: 82].

1	 Al-Boukhari (3333) et Moslim (2646).

2	 Ishâq ibn Râhawayh dans son Mousnad (2/344) et Al-Âjurrî dans Ach-Charî’ah (365). Ce hadith a été déclaré authen-
tique par Al-Haythamî dans Majma’ az-Zawâ`id wa Manba’ al-Fawâ`id (7/193).

3	 Voir Charh al-Arba’în an-Nawawiyyah d’Ibn Rajab (p.45) et Fath al-Bârî d’Ibn Hajar (11/485).



199

Cela se produit lorsque la mâchure est achevée et prend une forme humaine. Allah 
dit: )Ô hommes! Si vous doutez au sujet de la Résurrection, c’est Nous qui vous 
avons créés de terre, puis d’une goutte de sperme, puis d’une adhérence puis d’une 
mâchure [normalement] formée aussi bien qu’informe( [Sourate Al-Hajj: 5]. La mâchure 
normalement formée est celle dont la formation a été achevée et qui a pris forme 
humaine. Celle qui est informe est celle qui n’a pas de forme précise et qui est avortée 
par l’utérus(1)34.

4 	 Ensuite le Prophète m déclara que ce sont les dernières œuvres de l’être humain [qui 
déterminent son sort] et que c’est ce qui est précédemment connu par Allah et écrit par 
Lui qui détermine si un serviteur sera heureux ou malheureux. En effet, il se peut qu’un 
serviteur accomplisse des actions des gens de l’Enfer pendant longtemps et lorsque son 
terme approche, Allah lui facilite de se repentir, accepte son repentir et fait en sorte que 
sa dernière œuvre soit une œuvre vertueuse qui le conduira à entrer au Paradis. Cela 
concerne le serviteur au sujet duquel Allah a écrit dans la Table Préservée auprès de Lui 
qu’il sera heureux et également dans le ventre de sa mère lorsqu’Il lui envoya l’ange.

1	 Voir Al-Moufhim (6/651) d’Al-Qourtoubî.



200

Compréhension (fiqh)

5 	 À l’inverse, il se peut qu’un homme accomplisse des œuvres des gens du Paradis pendant 
longtemps et lorsqu’il est sur le point d’entrer au Paradis, il est précédé par le malheur 
qu’Allah lui a destiné. Il accomplit alors une œuvre des gens de l’Enfer et meurt dans cet 
état et finit par entrer en Enfer.

Cela ne signifie pas que le croyant peut s’égarer après avoir été guidé sans qu’il n’y 
soit pour rien, mais il y a plutôt de la sagesse et de l’équité dans cela. Cela est le cas de 
l’homme qui adore Allah avec ignorance et passion: si ce qu’il veut lui est donné, il est 
reconnaissant et s’il en est privé, il renie et mécroit. Il en est ainsi de celui dont Allah dit: 
)Il en est parmi les gens qui adorent Allah marginalement. S’il leur arrive un bien, ils 
s’en tranquillisent, et s’il leur arrive une épreuve, ils détournent leur visage, perdant 
ainsi (le bien) de l’ici-bas et de l’au-delà. Telle est la perte évidente!( [Sourate Al-Hajj: 
11]. De même en ce qui concerne l’hypocrite dans le hadith: “Un homme accomplit des 
actions des gens du Paradis - de ce qui paraît aux gens - alors qu’il fait partie des gens 
de l’Enfer, et un homme accomplit des actions des gens de l’Enfer - de ce qui paraît aux 
gens - alors qu’il fait partie des gens du Paradis”(1).

1	 Al-Boukhari (2898) et Moslim (112) d’après Sahl ibn Sa’d As-Sâ’idî - qu’Allah a agréé.



201

Les cas où la dernière œuvre de gens droits en apparence est mauvaise sont rares et 
la raison de leur existence est de démontrer que ce sont les dernières œuvres de l’être 
humain [qui déterminent son sort] et que l’être humain ne doit pas être trompé par les 
bonnes œuvres qu’il accomplit. Ceci est une des manifestations de la bienveillance d’Allah 
et de l’étendue de Sa miséricorde, car il arrive souvent que des gens passent du mal au 
bien, mais il est très rare qu’ils passent du bien au mal. Si cela n’était pas le cas, les gens 
seraient troublés(1).

Ce qu’on retrouve le plus souvent, c’est qu’il est facilité aux gens voués à être heureux, 
d’accomplir des œuvres vertueuses et il est facilité aux gens voués à être malheureux, 
d’accomplir des actes de transgression et des péchés, conformément à un hadith de ‘Ali 
dans lequel le Prophète m a dit: “Il n’y a personne parmi vous, pas une âme créée, dont 
l’emplacement dans le Paradis et en Enfer n’a pas été écrit et qui n’a pas été écrit à son 
sujet: malheureuse ou heureuse”. Un homme demanda:

“Ô Messager d’Allah, ne devons-nous pas nous en remettre à notre livre et arrêter 
d’œuvrer? Car celui qui est voué au bonheur accomplira les œuvres des gens voués 
au bonheur et celui qui est voué au malheur accomplira les œuvres des gens voués au 
malheur”. Le Prophète m répondit: “Les gens du bonheur, on leur facilitera d’accomplir 
les œuvres menant au bonheur et les gens du malheur, on leur facilitera d’accomplir 
les œuvres menant au malheur”. Ensuite il récita: )Celui qui donne et craint (Allah) et 
déclare véridique la plus belle récompense( [Sourate Al-Layl: 5-6].(2)

1	 Commentaire de Al-Arba’oune an-Nawawiyya d’Ibn Daqîq al-‘Id (p.39).

2	 Al-Boukhari (1362) et Moslim (2647).



202

Suivi

1 	 Ibn Mas’oud dit du Prophète m qu’il est “le Véridique et le Digne d’être cru” et ceci est un 
signe qu’il avait une croyance complète en lui, qu’il le croyait et qu’il se conformait aux lois 
qu’il avait apportées, même lorsqu’il disait ce qui paraît être contraire à la raison ou bien 
révélait des choses relevant de l’Inconnaissable que la raison est incapable de démontrer 
ou de réfuter. C’est pourquoi les Compagnons du Prophète m sont les meilleurs êtres 
humains après les prophètes et des exemples à suivre dans la croyance au Prophète m 
et le suivi de sa religion, pour les croyants.

2 	 Le Prophète m nous informe des étapes de la création du fœtus dans le ventre de sa mère 
bien avant le développement de la médecine et l’apparition des outils et des appareils 
modernes qui ont démontré la véracité de ce qu’il a dit. La foi du croyant augmente 
lorsqu’il voit que la science confirme ce dont le Coran et la Sunna nous ont informés et le 
fait qu’elle ne les contredit pas.

3 	 Médite le pouvoir d’Allah qui fait passer le fœtus par différentes étapes et qui décide de 
son destin et de tout ce qui le concerne. Cela inspire de vénérer Allah et de se soumettre 
à Lui.

4 	 Si l’être humain recherchait quelle est la sagesse expliquant la création de l’être humain 
par étapes successives alors qu’Allah a le pouvoir de dire à une chose “Sois” et aussitôt 
elle est, cela serait alors pour lui un entraînement spirituel à être réfléchi et à ne pas se 
hâter de vouloir obtenir des résultats. De plus, cela mettrait en évidence le lien qu’Allah 
a institué entre les causes et les effets et entre les actions et les résultats, tout en tenant 
compte des lois ayant cours dans l’univers à ce sujet.

5 	 Lorsque tu subis quelque chose dans ton travail ou ta subsistance, ou que tu souhaites 
une autre situation que celle dans laquelle tu es, ne t’occupe pas à faire des reproches 
au destin, à t’affliger ou à te déprécier. Sois plutôt satisfait de ce qu’Allah t’a destiné et 
sache qu’Il l’a écrit alors que tu étais dans le ventre de ta mère et bien avant cela. Il ne te 
reste donc qu’à te soumettre à Allah et à œuvrer de manière à Le satisfaire.

6 	 Il ne convient pas que l’être humain juge qu’untel ira au Paradis ou en Enfer, car cela n’est 
la prérogative que d’Allah seul qui a écrit quel sera le sort des serviteurs. De plus, il se 
peut que le malheureux devienne heureux et que le bienheureux devienne malheureux.

7 	 L’être humain ne doit pas être rassuré et se contenter de ses acquis, se satisfaire de ses 
œuvres et cesser de fournir des efforts, car ce sont les dernières œuvres de l’être humain 
[qui déterminent son sort]. Sofiane Ath-Thawrî - qu’Allah lui fasse miséricorde - pleurait et 



203

disait: “Je crains qu’il soit écrit dans l’Écriture Primordiale que je suis malheureux”. Il disait 
aussi: “Je crains qu’on m’ôte la foi après la mort”(1).

8 	 Il convient que le musulman invoque constamment Allah de le raffermir dans Son 
obéissance, de ne pas l’égarer et de ne pas le faire fléchir. En effet, le Messager d’Allah m 
disait souvent: “Ô Toi qui fait tourner les cœurs, raffermis mon cœur dans Ta religion”(2).

9 	 Le Prophète m nous informa qu’un homme dit: “Par Allah, Allah ne pardonnera pas à 
Untel” et qu’Allah dit alors “Qui donc parle à Ma place et dit que Je ne pardonnerai pas 
à Untel? J’ai pardonné à Untel et J’ai rendu vaines tes œuvres”(3).

10 	 ‘Ali ibn Abi Tâlib a dit: “Prenez garde à prendre des hommes [ordinaires] pour modèles, 
car il arrive qu’un homme accomplisse des œuvres des gens du Paradis puis fasse volte-
face - en raison de la connaissance qu’Allah a de lui - et accomplisse une œuvre des 
gens de l’Enfer et il meurt alors en faisant partie des gens de l’Enfer. Il arrive aussi qu’un 
homme accomplisse des œuvres des gens de l’Enfer puis fasse volte-face - en raison de 
la connaissance qu’Allah a de lui - et accomplisse une œuvre des gens du Paradis et il 
meurt alors en faisant partie des gens du Paradis. Si vous devez prendre pour modèles 
des hommes ordinaires, que ce soit alors des morts et non des vivants”(4).

1	 Voir Charh al-Arba’ine an-Nawawiyya d’Ibn Rajab (p.47).

2	 At-Tirmidhî (2140) et Ibn Mâja (3834) d’après Anas ibn Mâlik - qu’Allah a agréé. At-Tirmidhî dit: Ce hadith est bon.

3	 Moslim (2621) d’après Joundoub ibn ‘Abd Allah - qu’Allah a agréé.

4	 Voir I’lâm al-Mouwaqqi’ine ‘an Rabb al-‘Âlamine d’Ibn al-Qayyim (2/135).

Allah a des signes dispersés dans les horizons, les moindres 
d’entre eux sont peut-être ceux auxquels Il t’a guidé.
Il se peut que les signes qu’il y a dans l’âme soient les plus 
extraordinaires si tu prenais le temps de les regarder.
L’univers est plein de mystères et si tu essaies de les expliquer, 
tu échoueras.
Dis donc au fœtus qui vit en étant isolé, sans personne pour 
prendre soin de lui ni ressources: Qui donc prend soin de toi?

Un poète a dit:





205

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Ibn ‘ Abbas -qu’Allah a agréé - a dit: J’étais derrière 
le Messager d’Allah m un jour et il me dit:

1 	 “Ô jeune homme, je vais t’enseigner quelques 
paroles:

2 	 Préserve [les commandements d]’Allah

3 	 et Il te préservera.

4 	 Préserve [les commandements d']Allah et tu Le 
trouveras devant toi.

5 	 Si tu demandes quelque chose, demande-le à 
Allah.

6 	 Si tu implores de l’aide, implore l’aide d’Allah

7 	 et sache que si tous les membres de la communauté 
s’unissaient pour t’être utiles, ils ne te seraient 
utiles qu'avec ce qu’Allah a décrété pour toi, et 
que s’ils s’unissaient pour te nuire, ils ne te nuiraient 
qu’avecque ce qu’Allah a décrété pour toi. Les 
calames ont été levés et l’encre des feuilles a 
séché”(1).

1	 At-Tirmidhî (2516) qui dit: “C’est un hadith bon et authentique”. Éga-
lement jugé authentique par ‘Abd al-Haqq Al- Ichbîlî dans Al-Ahkâm 
Al-Woustâ (4/285).

32 Quelques effets 
de la foi au destin 

	 ZC’est Toi [Seul] que nous adorons, et C’est Toi 
[Seul] dont nous implorons secours[ [Sourate 
Al-Fatiha: 5].

	 ZSi vous tenez vos engagements vis-à-vis de 
Moi, Je tiendrai les miens[[Sourate Al-Baqara: 
40]. 

	 ZEt si Allah fait qu’ un mal te touche, nul ne 
peut l'écarter en dehors de Lui. Et s’Il te veut un 
bien, nul ne peut repousser Sa grâce.[[Sourate 
Younous: 107].

	 ZAinsi [Nous avons agi] pour écarter de lui le 
mal et la turpitude. Il était certes un de Nos 
serviteurs élus[ [Sourate Youssouf: 24].

	 ZEt votre Seigneur dit: Appelez-Moi, Je vous 
répondrai[ [Sourate Ghâfir: 60].

	 ZNul malheur n’ atteint la terre ni vos per-
sonnes, qui ne soit enregistré dans un Livre 
avant que Nous ne l’ayons créé; et cela est 
certes facile à Allah![ [Sourate Al-Hadid: 22].

Il s’agit d’Abou Al-’Abbas ‘Abd Allah ibn ‘ Abbas 
ibn ‘Abd al-Mouttalib Al-Qourachi Al-Hachimi, né 
dans le quartier des Banou Hachim trois années 
avant l’Hégire. Il est le savant de la communauté 
et le traducteur du Coran. Le Prophète m invoqua 
Allah en sa faveur en disant: “Ô Allah, instruis-le 
en religion”(1). Il fait partie des Compagnons qui 
ont narré de nombreux hadiths, puisqu’il embras-
sa l’Islam jeune et il accompagnait le Prophète 
m constamment après la prise de La Mecque. Il 
devint aveugle à la fin de sa vie avant de mourir à 
Taëf en l’an 68 de l’Hégire(2).

1	 Al-Boukhari (143) dont ce sont les termes et Moslim (2477).

2	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâba d’Abou 
Nou’aym (3/1699), Al-Isti'ab Fî Ma‘rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (3/933) et Ousd al-Ghâba d’Ibn Al-Athir (3/291).

Le Prophète m prodigue à son cousin (fils de son 
oncle paternel) Ibn ‘Abbas des recommandations 
exhaustives qui concernent qui et quoi solliciter. Il 
lui ordonne ainsi de ne solliciter personne d’autre 
qu’Allah, de n’ implorer l’aide de personne d’autre 
qu’Allah et il le persuade que toute chose dépend 
du décret d’Allah et que personne ne peut lui être 
util ou nuisible excepté par ce qu’Allah a décrété.



206

Compréhension (fiqh)
Ibn ‘Abbas - qu’Allah a agréé - était monté à l’a rrière de la monture du Prophète m.

1 	 Le Prophète m voulut alors enseigner à Ibn ‘Abbas certaines choses concernant la foi 
en Allah, attirant ainsi l’attention de son ouïe et de son esprit à la science qu’il allait lui 
exposer. Il l’appela donc de la manière qui convient à son âge, puisque c’était encore un 
jeune garçon. Il avait entre onze et quatorze ans. Il lui dit “je vais t’enseigner quelques 
paroles”, ce qui signifie: mémorise-les, comprends-les et mets-les en pratique.

2 	 La première chose que le Prophète m lui apprit, c’est de préserver les commandements 
d’Allah en respectant les limites qu’Il a fixées et en se conformant à ce qu’Il a ordonné 
et défendu. Allah dit: )et qui observent les lois d’Allah( [Sourate At-Tawba: 112]. 
Il dit également: )Voilà ce qui vous a été promis à tout homme plein de repentir et 
respectueux [des prescriptions divines], qui redoute le Tout Miséricordieux bien qu’il 
ne Le voie pas, et qui vient [vers Lui] avec un cœur porté à l’obéissance( [Sourate Qâf: 
32-33].

3 	 Lorsque l’être humain respecte les limites que son Seigneur a fixées et qu’il se conforme 
à ce qu’Il a ordonné et défendu, il est rétribué proportionnellement à son comportement: 
Allah le préservera parce qu’il a préservé les commandements d’Allah. La préservation 
d’Allah sous-entend la préservation du corps, des membres et des sens, la tranquillité 
d’esprit, etc. Allah dit: )Il [l’homme] a devant lui et derrière lui des Anges qui se relaient 
et qui veillent sur lui par ordre d’Allah( [Sourate Ar-Ra’d: 11]. Cette préservation ne se 
limite pas à l’être humain concerné, mais s’étend aussi aux membres de sa famille. Allah 
dit en effet: )Que la crainte saisisse ceux qui laisseraient après eux une descendance 
faible, et qui seraient inquiets à leur sujet; qu’ils redoutent donc Allah et qu’ils 
prononcent des paroles justes( [Sourate An-Nissa: 9]. Allah dit également: )et leur père 
était un homme vertueux) [Sourate Al-Kahf: 82].

Par ailleurs, la plus grande préservation que le serviteur obtient d’Allah est la préservation 
de sa religion. Allah le protège ainsi des assauts de Satan et le détourne de ses insufflations. 
Allah dit: )Ainsi [Nous avons agi] pour écarter de lui le mal et la turpitude. Il était 
certes un de Nos serviteurs élus( [Sourate Youssouf: 24]. Ibn ‘Abbas, qu’Allah a agréé, 
commenta les paroles suivantes d’Allah: )et sachez qu’Allah s’interpose entre l’homme 
et son cœur( [Sourate Al-Anfâl: 24]: Il s’interpose entre le croyant et la désobéissance 
qui le mène au Feu(1).

1	 Voir Jâmi’ al-Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (1/470).



207

4 	 Le Prophète m annonça ensuite une autre rétribution pour celui qui respecte les limites 
d’Allah: celle de trouver Allah avec lui en toute situation. Il le fera triompher, le défendra, le 
soutiendra, exaucera ses invocations et acceptera ses œuvres. Le Prophète m rapporte 
ces paroles d’Allah dans un autre hadith: “Mon serviteur ne cesse de se rapprocher de 
Moi par des adorations surérogatoires jusqu’à ce que Je l’aime et lorsque Je l’aime, Je 
deviens son ouïe avec laquelle il entend, sa vue avec laquelle il voit, sa main avec laquelle 
il se saisit de choses et son pied avec lequel il marche. Lorsqu’il Me sollicite, Je lui donne, 
et lorsqu’il cherche refuge auprès de Moi Je lui donne refuge.”(1)

5 	 Le Prophète m montra ensuite un aspect éminent du monothéisme et du dogme sain: à 
savoir solliciter Allah seul et implorer Son aide seul. On ne doit donc pas invoquer autre que 
Lui, puisque l’invocation est une adoration qu’il n’est pas permis d’adresser une adoration 
à autre qu’Allah. C’est pourquoi le Prophète m a dit: “L’invocation est l’adoration” puis 
il récita )Et votre Seigneur dit: Appelez-Moi, Je vous répondrai. Ceux qui, par orgueil, 
se refusent à M’adorer entreront bientôt dans l’Enfer, humiliés.( [Sourate Ghâfir: 60](2). 
En effet, solliciter quelqu’un implique de l’humilité, de manifester le besoin que l’on a de 
cette personne et signifie reconnaître le pouvoir de celui qui est sollicité à réaliser ce qui 
est utile et à repousser les nuisances. Or il n’est valide de manifester le besoin que l’on a 
et de l’humilité qu’envers Allah seul, car telle est l’adoration authentique(3).

6 	 Le Prophète m ordonna par la suite à Ibn ‘Abbas de n’implorer l’aide que d’Allah. 
L’imploration de l’aide est une demande d’aide et d’assistance afin d’atteindre un objectif 
et on retrouve dans l’imploration le fait de s’en remettre à Allah avec son cœur. Quant 
à l’imploration d’Allah seul, on la déduit des paroles d’Allah: )C’est Toi [Seul] que nous 
adorons, et c’est Toi [Seul] dont nous implorons secours( [Sourate Al-Fatiha: 5]. En 
effet, lorsqu’Allah ordonna à Ses serviteurs de L’adorer et donc de Lui obéir, Il leur 
montra qu’il faut L’invoquer seul et implorer son aide en accomplissant les obligations et 
en s’abstenant de commettre ses interdits(4).

Il est toutefois permis et prescrit de demander de l’aide à un être humain pour quelque 
chose qu’il est capable de faire. Ainsi, l’être humain peut demander à son prochain de 

1	 Al-Boukhari (6502) d’après Abou Hourayra, qu’Allah a agréé.

2	 Abou Dawoud (1479), At-Tirmidhî (3247) et An-Nassa’idans As-Sunan al-Koubrâ (3828). At-Tirmidhî dit à son sujet: 
C’est un hadith bon et authentique.

3	 Voir Jâmi’ al-Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (1/481).

4	 Voir Nour al-Iqtibâs Fî Wassiyyat an-Nabi li- Ibn ‘Abbas d’Ibn Rajab (p.93).



208

Compréhension (fiqh)
porter des effets lourds ou de lui rendre un service qui est à la portée d’un être humain 
et il est recommandé au musulman d’aider son prochain lorsque cela est en son pouvoir. 
Le Prophète m a dit: “Aider un homme à charger sa bête ou porter ses effets à sa place 
est compté comme une aumône”(1). Quant à la demande d’aide illicite, c’est demander 
de l’aide pour ce qui fait partie des spécificités du Seigneur, comme invoquer des morts, 
prendre les tombes pour intermédiaires avec Allah, et leur demander de guérir, de réussir 
ou d’avoir des enfants…

7 	 Le Prophète m enseigna ensuite à son cousin comment véritablement se résigner et être 
satisfait du décret et du destin d’Allah et comment s’en remettre à Lui sincèrement, car 
toute chose revient à Allah et toute chose heureuse ou malheureuse que connaît l’être 
humain provient d’Allah qui l’a écrite pour Son serviteur bien avant d’avoir créé les cieux 
et la Terre. Ainsi, si toutes les créatures se réunissaient afin d’empêcher ce qu’Allah a 
écrit, elles n’en seraient pas capables. À l’inverse, si elles se réunissaient dans le but 
d’atteindre un serviteur d’un bien ou d’un mal qu’Allah ne lui a pas destiné, rien de ce que 
ces créatures ont planifié ne l’atteindrait. Allah dit: )Et si Allah fait qu’un mal te touche, 
nul ne peut l’écarter en dehors de Lui. Et s’Il te veut un bien, nul ne peut repousser Sa 
grâce.( [Sourate Younous: 107].

Cette partie est le pivot de la présente recommandation. En effet, lorsque le serviteur sait 
qu’il ne peut être touché que par ce qu’Allah a décrété et que les efforts que peuvent 
faire les gens à son encontre sont inutiles quel que soit leur pouvoir, cela le conduit à 
ne s’en remettre qu’à Allah et il se met alors à ne craindre que Lui et à ne solliciter que 
Lui. Par ailleurs, se résigner à Son décret implique d’accorder la priorité à Ses paroles au 
détriment des paroles des gens et d’observer Ses commandements et Ses interdits(2).

8 	 Le Prophète m nous informe par la suite que les calames avec lesquels le destin des 
créatures a été écrit ont été levés et qu’ils ont cessé d’écrire et que les registres 
contiennent les destins définitifs qui y ont été écrits. Ces registres et la Tablette Préservée 
ne connaîtront donc plus aucune modification. Allah dit: )Nul malheur n’atteint la terre 
ni vos personnes, qui ne soit enregistré dans un Livre avant que Nous ne l’ayons créé; 
et cela est certes facile à Allah!( [Sourate Al-Hadîd: 22]. Pour sa part, le Prophète m a 
dit: “Allah a écrit le destin des créatures, cinquante mille ans avant de créer les cieux et la 
Terre”(3).

1	 Al-Boukhari (2989) et Moslim (1009) d’après Abou Hourayra, qu’Allah a agréé.

2	 Voir Jâmi’ al-Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (1/484).

3	 Moslim (2653).



209



210

Suivi

1 	 Le Prophète m occupait son temps et le temps de ses Compagnons en obéissant à Allah, 
même lorsqu’il était sur sa monture.

2 	 Le Prophète m veilla à enseigner ce hadith à Ibn ‘Abbas - qu’Allah a agréé - malgré 
son jeune âge et le fait que ce hadith contienne d’immenses connaissances sur le 
comportement, le monothéisme, le destin et autres. Il ne convient donc pas de sous-
estimer les jeunes, particulièrement ceux parmi eux qui sont talentueux, et il convient de 
s’adresser à chacun d’eux de manière adaptée, notamment lorsqu’il s’agit d’ancrer en 
eux les fondements de la religion, car ils sont les jeunes adultes de demain et ceux qui 
assumeront les responsabilités sociales.

3 	 Le Prophète m commença ses paroles par un appel et en introduisant une part de 
suspense avant de dire quelques mots peu nombreux, mais pleins de sens. Ceci, 
afin d’attirer l’attention, de mobiliser la compréhension et d’obtenir la concentration 
du regard. C’est la méthode à suivre par celui qui prodigue des recommandations: il 
convient qu’il commence ses paroles de manière à donner envie à son auditoire d’en 
savoir plus.

4 	 Le Prophète m ne s’étendit pas dans sa recommandation qui ne comptait que quelques 
mots, car ainsi elle est plus susceptible d’être comprise et d’être mise en pratique, 
particulièrement par les enfants.

5 	 Si tu te préoccupes de ton sort, préserve [les commandements d’]Allah et Il te préservera. 
Un prédécesseur a dit: “Celui qui craint Allah préserve son âme et celui qui ne Le craint 
pas mène son âme à la perdition, car Allah se passe de sa crainte”(1). Même lorsque tu 
désires préserver ta santé, préserve [les commandements d’]Allah. En effet, un savant a 
dépassé l’âge de cent ans en jouissant de toute sa force et de toute sa raison. Un jour, 
il voulut traverser un canal qui était sur son chemin et il fit un grand saut. Ses disciples 
s’étonnèrent de sa force malgré son âge avancé et il leur répondit: Ces membres, nous 
les avons préservés de commettre des actes de désobéissance durant notre jeunesse et 
Allah nous les a préservés dans notre vieillesse(2).

1	 Voir Nour al-Iqtibâs Fî Wassiyyat an-Nabi li-Ibn ‘Abbas d’Ibn Rajab (p.54).

2	 Voir Jâmi’ al-Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (1/466).



211

6 	 On rapporte qu’une femme fit partie d’un bataillon afin de combattre avec les musulmans 
et qu’elle laissa derrière elle douze chèvres et son bâton qui lui servait à tisser. À son 
retour, elle ne retrouva pas une chèvre et le bâton qui lui servait à tisser. Elle dit alors: Ô 
Seigneur, Tu as assuré à celui qui va combattre pour Ta cause que Tu le préserveras. Or 
je ne retrouve aucune de mes chèvres ni mon bâton et je Te demande de me les rendre. 
Elle continua ensuite de demander cela à Allah et au matin, elle retrouva le double de ses 
chèvres et deux bâtons(1).

1	 Ahmad dans son Mousnad (34/260, numéro 20664). Ce hadith a été déclaré authentique par Al-Haythami dans Maj-
ma’ az-Zawâ`id wa Manba’ al-Fawâ`id (5/277).



212

Suivi

7 	 Lorsque le serviteur veut qu’Allah le préserve et qu’Il préserve sa famille et ses biens, il 
doit craindre Allah. Ibn al-Mounkadir - qu’Allah lui fasse miséricorde - a dit: “Allah préserve 
par un homme vertueux sa progéniture, la progéniture de celle-ci et les maisons qui 
l’entourent. Ils ne cessent d’être préservés par Allah et d’être à l’abri des atteintes”(1)15. 
Sa’id ibn al-Moussayyib - qu’Allah lui fasse miséricorde - dit pour sa part à son fils: “Je 
rallonge ma prière pour toi en espérant que tu sois la cause de ma préservation”. Puis il 
récita les paroles d’Allah: )et leur père était un homme vertueux( [Sourate Al-Kahf: 82](2).

8 	 À chaque époque apparaissent des manières illicites de solliciter des créatures: parfois 
ce sont les forces de la nature qui sont sollicitées, parfois ce sont les parents dans 
leurs tombes, etc. On trouve cela dans les films, les dessins animés pour enfants et les 
formations en rapport avec la cosmologie. Prends donc garde à l’associationnisme, quel 
que soit son nom.

9 	 Évite du mieux que tu peux de solliciter des créatures, même pour des choses modestes et 
habitue-toi à satisfaire tes besoins toi-même. Certains prêtèrent allégeance au Messager 
d’Allah m et s’engagèrent auprès de lui à différentes choses, parmi lesquelles: “ne pas 
solliciter les gens pour rien”. Le narrateur dit: J’ai vu certains de ces gens lorsque leur 
fouet tombait ne demander à personne de le leur ramasser(3)17. Solliciter les gens n’est 
certes pas illicite, mais cette exigence du Prophète m visait à inciter les Compagnons à 
adopter les bonnes vertus, à leur épargner d’endurer le rappel des services qu’on leur 
avait rendus ainsi qu’à leur enseigner la patience lorsqu’ils sont dans le besoin, la capacité 
de se passer des gens et de rester digne. Lorsqu’il obtint d’eux cet engagement, ils le 
respectèrent en toutes circonstances et pour toute chose, même lorsqu’ils ne risquaient 
pas un rappel du service rendu afin de couper court à toute ambiguïté”(4).

10 	 Implore l’aide d’Allah pour réaliser tes intérêts religieux et terrestres, comme accomplir la 
prière, améliorer ton comportement, achever tes études ou trouver un emploi. En effet, 
il n’y a rien de plus efficace que d’implorer l’aide d’Allah, et le Prophète m t’a fait la 
recommandation suivante: “Préoccupe-toi de ce qui t’est bénéfique, sollicite l’aide d’Allah 
et ne sois pas paresseux”(5). De plus, implore souvent l’aide d’Allah, car le Prophète m dit 

1	 Voir Jâmi’ al-Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (1/467).

2	 Voir Jâmi’ al-Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (1/467).

3	 Moslim (1043).

4	 Voir Al-Moufhim (3/86) d’Al-Qourtoubî.

5	 Moslim (2664).



213

à Mo’adh ibn Jabal: “Je te fais une recommandation, ô Mo’adh, n’oublie pas de dire après 
chaque prière: Ô Allah, aide-moi à T’évoquer, à T’être reconnaissant et à T’adorer avec 
excellence”(1).

11 	 Quelle est la force de notre attachement aux créatures et la force de notre attachement 
à Allah? Wahb ibn Mounabbih - qu’Allah lui fasse miséricorde - dit à un homme qui 
fréquentait les rois: Malheur à toi! Tu fréquentes celui qui te ferme sa porte, te montre 
qu’il est dans le besoin et te cache sa richesse et tu délaisses Celui qui t’ouvre Sa porte 
de jour et de nuit, te montre Sa richesse et te dit: Invoque-Moi et Je t’exaucerai?!(2)21.

12 	 Veille à apprendre ce hadith et à mettre en pratique ce qu’il contient puis enseigne-le à 
tes proches, à tes enfants et aux gens en adaptant ton discours à l’âge et à la réceptivité 
de chacun, car ce hadith contient des recommandations très importantes au point qu’un 
savant dit à son sujet: J’ai médité ce hadith et il m’a étonné jusqu’à manquer de me faire 
perdre raison. Que ce hadith soit ignoré et mal compris me désole!(3)22.

1	 Abou Dawoud (1522) et An-Nassa’i (1303). An-Nawawi l’a déclaré authentique dans Khoulasat al-Ahkâm (1/468).

2	 Voir Jâmi’ al-Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (1/481).

3	 Voir Jâmi’ al-Ouloum wa al-Hikam d’Ibn Rajab (1/462).

Ne sollicite pas l’enfant d’Adam pour un besoin et sollicite 
Celui dont les portes ne sont jamais fermées.
Allah est en colère lorsque tu t’abstiens de Le solliciter, alors 
que l’enfant d’Adam est en colère lorsque tu le sollicites.

Un poète a dit:





215

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra - Allah l’a agréé - rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Le croyant fort est meilleur et plus aimé par Allah 
que le croyant faible 

2 	 et dans les deux il y a du bien.

3 	 Préoccupe-toi de ce qui t’est bénéfique,

4 	 sollicite l’aide d’Allah et ne sois pas paresseux.

5 	 Et lorsque quelque chose t’atteint, ne dis pas: si 
j’avais fait telle et telle chose, il se serait passé ceci 
et cela,

6 	 mais dis plutôt: Allah a décidé et Il fait ce qu’Il veut.

7 	 Car “si” ouvre la voie à l’œuvre de Satan” Référencé 
par Moslim(1).

1	 Moslim (2664).

33 Concilier l’œuvre 
et la foi au destin 

	 ZEt préparez [pour lutter] contre eux tout ce que 
vous pouvez comme force et comme cavalerie 
équipée, afin d’effrayer l’ennemi d’Allah et le 
vôtre, et d’autres encore que vous ne connaissez 
pas en dehors de ceux-ci, mais qu’Allah connaît.[ 
[Sourate Al-Anfâl: 60].

	 ZNe sont pas égaux ceux des croyants qui restent 
chez eux - sauf ceux qui ont quelque infirmité- et 
ceux qui luttent corps et biens dans le sentier 
d’Allah. Allah donne à ceux qui luttent corps et 
biens un grade d’excellence sur ceux qui restent 
chez eux. Et à chacun Allah a promis la meilleure 
récompense; et Allah a mis les combattants 
au-dessus des non-combattants en leur accordant 
une rétribution immense[[Sourate An-Nissa: 95].

	 Z… et faites le bien. Peut-être réussirez-vous![ 
[Sourate Al-Hajj: 77].

	 ZC’est Toi [Seul] que nous adorons, et C’est Toi 
[Seul] dont nous implorons secours.[ [Sourate 
Al-Fatiha: 5].

	 ZCombien de prophètes ont combattu, en 
compagnie de beaucoup de disciples, ceux-ci 
ne fléchirent pas à cause de ce qui les atteignit 
dans le sentier d’Allah. Ils ne faiblirent pas et ils 
ne cédèrent point. Et Allah aime les endurants.( 
[Sourate Âl-’Imrane: 146].

	 Z“Si nous avions eu un choix quelconque dans 
cette affaire, disent-ils, nous n'aurions pas été 
tués ici.” Dis: “ Eussiez-vous été dans vos maisons, 
ceux pour qui la mort était décrétée seraient sortis 
pour l’endroit où la mort les attendait.( [Sourate 
Âl-’Imrane: 154].

	 ZNul malheur n’atteint la terre ni vos personnes, 
qui ne soit enregistré dans un Livre avant que 
Nous ne l’ayons créé; et cela est certes facile à 
Allah! afin que vous ne vous tourmentiez pas au 
sujet de ce qui vous a échappé, ni n’exultiez pour 
ce qu’Il vous a donné.( [Sourate Al-Hadîd: 22-23].

Il s’agit d’Abou Hourayra, célèbre par sa kounya. On 
dit que son nom est ‘Abd ar - Rahmane ibn Sakhr 
Ad-Dawsî Al-Azdî Al- Yamânî. Il embrassa l’Islam l’an-
née de la bataille de Khaybar, en l’an 7 de l’Hégire, et 
migra pour rejoindre le Prophète m à Médine. Il lui de-
manda d’invoquer Allah en faveur de sa mère et après 
l’invocation du Prophète m, elle embrassa l’Islam. Puis 
il lui demanda d’invoquer Allah en leur faveur, lui et sa 
mère, et le Prophète m dit: “Ô Allah, fais que ton petit 
serviteur que voici et sa mère soient aimés par Tes 
serviteurs croyants et fais qu’ils aiment à leur tour les 
croyants”. Il accompagna constamment le Prophète m 
et se préoccupa d’ acquérir la science et de mémoriser 
les hadiths, devenant ainsi le Compagnon ayant narré 
le plus de hadiths. Il est mort à Médine en l’an 58 de 
l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat 
as-Sahâba d’Abou Nou’aym (4/1846), 
Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghâba d’Ibn 
Al-Athir (3/357) et Al-Isâbah Fî Tamyîz 
as-Sahâba d’Ibn Hajar (4/267).

Celui qui est fort dans sa foi et dans le bien qu’il 
apporte est meilleur que le faible. Préoccupe-toi donc 
des choses qui te sont bénéfiques, implore l’aide d’Al-
lah pour les réaliser et ne sois ni paresseux ni faible. Si 
un bien t’est facilité, loue Allah et sinon ne dis pas “si” 
pour souhaiter revenir à ce que tu as manqué, mais 
dis plutôt: “Allah a décidé et Il fait ce qu’il veut”.



216

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m nous informe que le croyant fort est plus aimé par Allah que le croyant 
faible. La force comprend ici la force de la foi ainsi que ce qui la complète comme force 
de l’âme, force physique, force savante, etc. Lorsque toutes ces forces sont réunies, elles 
permettent à l’être humain d’accomplir dans sa vie quotidienne les adorations, sa lutte 
pour la cause d’Allah et la réalisation de ses intérêts propres et de ceux des gens. Allah dit: 
)Et préparez [pour lutter] contre eux tout ce que vous pouvez comme force et comme 
cavalerie équipée, afin d’effrayer l’ennemi d’Allah et le vôtre, et d’autres encore que 
vous ne connaissez pas en dehors de ceux-ci, mais qu’Allah connaît. ( [Sourate Al-
Anfâl: 60]. Par ailleurs, ces forces donnent au croyant la capacité d’être patient lorsqu’il 
accomplit des actes d’obéissance, qu’il s’éloigne des actes de désobéissance et qu’il ne 
suit pas ses désirs. Ces forces le motivent également à ordonner ce qui est convenable et 
à interdire ce qui est blâmable et lui donnent la patience de supporter les maux provenant 
des gens et les malheurs qui le touchent(1).

2 	 Le fait que le croyant fort soit meilleur que le croyant faible ne signifie pas qu’il n’y a 
rien de bien dans le croyant faible. Au contraire, il y a du bien en lui, même si ce manque 
diminue sa valeur et son rang. Le style utilisé ici s’appelle le style circonspect.

3 	 Après avoir affirmé que le croyant fort est meilleur, le Prophète m explique ce que doit 
faire le croyant et vers quoi sa force doit être dirigée. De courtes expressions riches de 
sens sont utilisées ici par le Prophète m puisqu’il indique au croyant de se préoccuper 
de ce qui lui est bénéfique dans l’immédiat et à l’avenir, de se concentrer sur cela, de lui 
consacrer ses ressources et de ne pas en être distrait, en usant de formules qui ont une 
portée d’ordre générale.

4 	 Lorsque le musulman se préoccupe de ce qui lui est bénéfique pour sa religion et sa vie 
terrestre, il doit implorer l’aide d’Allah, s’en remettre à Lui pour obtenir ce qu’il recherche, 
ne pas céder à la paresse et ne pas laisser ses forces faiblir avant de parvenir à ses fins en 
prétextant que s’il échoue c’est qu’il était destiné à échouer ou bien en avançant comme 
excuse que s’il échoue c’est parce qu’il est faible ou autre alors qu’il n’a rien tenté. Dans 
ce cas, c’est lui qui est fautif pour avoir été négligent et imprévoyant.

5 	 Lorsque le croyant subit quelque chose de contraire à ce qu’il recherche, il ne doit pas, 
par impatience, rébellion à l’encontre du décret d’Allah ou par croyance que les choses 
auraient été différentes s’il avait agi différemment, regretter ses efforts et dire: “Si j’avais 

1	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawî (16/215), Mirqât al-Mafâtîh Charh Michkât al- Massâbîd’Al-Moul-
lâ ‘Ali Al-Qârî (8/3318) et Ach-Chabâb wa Hifdh al-Awqât qui est l’une des conférences d’Ibn Baz.



217

fait ceci et cela, il se serait passé telle chose”. En effet, les choses surviennent selon ce 
qu’Allah a destiné avant de créer les cieux et la Terre. Le rôle de l’être humain n’est que 
de mobiliser les causes et laisser Allah seul décider du résultat.

6 	 Il doit dire: “Allah a décidé et Il a fait ce qu’il veut” en disant qadarou Llah [et non qaddara 
Llah](1). Cela signifie qu’il doit confier son affaire à Allah et dire: Tel est le destin d’Allah et 
cela s’est produit parce qu’Allah en a décidé ainsi, Il l’a écrite pour nous et il ne se produit 
que ce qu’Il veut.

Cela ne signifie pas qu’il est permis de prétexter le destin lorsque l’on commet un acte de 
désobéissance ou une erreur et que l’on persiste à la commettre, en disant “J’ai désobéi 
parce qu’Allah l’a écrit”. Allah désapprouva les mécréants qui ont avancé cet argument 
invalide pour justifier leur associationnisme. Il dit en effet: ) Ceux qui ont associé diront: 
“Si Allah avait voulu, nous ne Lui aurions pas donné des associés, nos ancêtres non 
plus et nous n’aurions rien déclaré interdit”. Ainsi leurs prédécesseurs traitaient de 
menteurs (les messagers) jusqu’à ce qu’ils eurent goûté Notre rigueur. Dis: “Avez-vous 
quelque science à nous produire? Vous ne suivez que la conjecture et ne faites que 
mentir”( [Sourate Al-An’âme: 148].

7 	 Le Prophète m n’a défendu cela que parce que ces paroles ouvrent la porte à Satan 
qui se met à insuffler au croyant de nier le destin, de se rebeller contre lui, de se faire 
constamment des reproches, de se déprécier en disant que l’on ne vaut rien et de vivre 
dans la mélancolie. Ceci affaiblit alors la force du croyant, lui fait perdre son temps et lui 
fait manquer des opportunités.

Cela ne signifie pas que le mot “si” est illicite dans l’absolu. Il n’est illicite que s’il est dit en 
guise de mécontentement, de reproche ou autre. Si en revanche on le dit pour mettre en 
évidence une erreur, expliquer un jugement religieux ou parler de quelque chose qui se 
produira à l’avenir, alors cela est permis. Le prophète Lot dit: ) Il dit: “[Ah!] si j’avais de 
la force pour vous résister! Ou bien si je trouvais un appui solide!”( [Sourate Houd: 80]. 
Le Prophète m dit pour sa part: “Si je ne craignais pas de trop charger ma communauté, 
je lui aurais ordonné l’usage du siwak”(2). Et Abou Bakr dit lorsqu’il était avec le Prophète 
m dans la grotte: “Si l’un d’eux regardait sous ses pieds, il nous verrait”(3).

1	 Voir Dalîl al-Fâlihîne (1/243), on dit aussi qu’on peut dire qaddara. Voir également Mirqât al-Mafâtîh Charh Michkât 
al-Massâbîh d’Al-Moullâ ‘Ali Al-Qârî (8/3318).

2	 Al-Boukhari (7240).

3	 Al-Boukhari (3653) et Moslim (2381).



218

Suivi

1 	 L’âme saine aspire à être la meilleure dans tout ce qui est bien et ce désir d’être la 
meilleure motive à œuvrer afin d’atteindre les meilleurs rangs. Incite donc ceux dont tu as 
la responsabilité, comme tes enfants, tes élèves ou tes employés à accomplir des œuvres 
surérogatoires et aide-les en cela en les orientant et en les soutenant.

2 	 La force est une cause permettant de parvenir à ses fins. Entraîne-toi donc à endurer, à 
patienter et à acquérir les forces qui permettent d’obtenir les agréments d’Allah. Ainsi, 
la prière, l’aumône légale, le jeûne, le pèlerinage, le jihad, commander le convenable et 
défendre le blâmable, la piété filiale, l’entretien des liens de parenté et autres bonnes 
actions à faire ou mauvaises actions à délaisser nécessitent une variété de forces 
physiques, psychiques, savantes et autres. Si tu as la force d’en accomplir certaines, loue 
Allah et pour celles que tu n’as pas la capacité d’accomplir, remets-en toi à Allah [pour 
qu’Il te donne la force de les accomplir].

3 	 Lorsque tu vois quelqu’un être démoralisé à cause de sa faiblesse en science, en 
commerce, en aptitudes physiques ou autres, console-le en lui disant que grâce à ses 
efforts il est sur le bon chemin.

4 	 Le Prophète m a réuni dans ses paroles “Préoccupe-toi de ce qui t’est bénéfique, sollicite 
l’aide d’Allah” deux fondements qui forment le fait de s’en remettre à Allah: mobiliser 
les causes tout en comptant sur Allah et en Lui faisant confiance, conformément à Ses 
paroles )Adore-Le donc et place ta confiance en Lui( [Sourate Houd: 123]. Ainsi, l’élève 
fait des efforts pour apprendre, le chef d’un projet travaille comme il se doit et fait son 
possible pour la réussite de son projet, l’enseignant diffuse sa science et explique bien 
à ses élèves ce qu’il leur apprend et tous implorent l’aide d’Allah pour satisfaire leurs 
besoins et obtenir de Lui qu’Il leur facilite de parvenir à leurs fins.

5 	 La paresse est un mal qui empêche beaucoup de gens de réaliser leurs intérêts. Ayant 
l’intention de faire une bonne action, ils surestiment les efforts qu’elle requiert et la 
délaissent avant d’avoir commencé. Il arrive aussi qu’ils commencent à œuvrer puis qu’ils 
perdent la motivation de continuer et s’arrêtent en milieu de chemin. L’être humain doit 
donc rassembler ses forces, être actif, ne pas faiblir et ne pas céder à la paresse.

6 	 Il n’est pas permis à l’être humain de dire des mots qui provoquent la colère d’Allah, 
comme insulter le destin ou bien dire: “Pourquoi moi”, “Pourquoi Untel” ou bien dire: “si” 
par mécontentement et opposition au destin.



219

7 	 L’être humain doit se préoccuper de ce qui lui est bénéfique dans tous les aspects de 
sa vie religieuse et terrestre. Même si sa pratique religieuse est complète, il ne doit pas 
négliger ses intérêts terrestres et ceux des personnes dont il a la charge. Il doit plutôt se 
préoccuper d’apprendre les sciences terrestres bénéfiques, gagner sa subsistance de 
manière licite, préserver sa santé, etc.

8 	 Lorsque tu commets une erreur, implore le pardon d’Allah, et lorsque tu subis un malheur 
dis: “Nous sommes à Allah et c’est à Lui que nous retournons” et “Allah a décidé et Il 
fait ce qu’il veut” et arrête de te faire constamment des reproches et de souhaiter en 
permanence autre chose que ce qui t’a été destiné. Ceci conduit en effet à se rebeller 
contre son destin et à devenir faible et mélancolique. Or ce qui a été destiné et appartient 
au passé ne peut être changé, concentre-toi donc sur le futur et vois ce que tu peux faire 
en implorant l’aide d’Allah.

À qui le serviteur pourrait-il implorer de l’aide, sinon à 
son Seigneur, et vers qui l’homme peut-il se tourner dans 
l’adversité et les malheurs?
Qui est le possesseur de ce bas monde et de ses habitants, 
et qui met fin à l’épreuve de loin et de près?
Et qui donc fait disparaître la calamité dès qu’elle survient? 
Tout cela ne fait-il pas partie de ce que Tu fais, ô mon 
Seigneur?

Un poète a dit:





221

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

On rapporte qu’Anas ibn Mâlik, qu’Allah à agréé, 
rapporte que le Prophète m a dit: 

1 	 “Il n’y a ni contagion,

2 	 ni mauvais augure

3 	 et le bon augure me plaît”. On lui demanda: Qu’est-
ce que le bon augure? Il répondit: “C’est la parole 
agréable.” Référencé par Al-Boukhari et Moslim(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Siyar A’lâm an-Noubalâ` d’Adh-Dhaha-
bi (4/417-423), Ma’rifat as-Sahaba d’Abou Nou’aym (1/231), Mu’jam 
as-Sahaba d’Al-Baghawî (1/43) et Ousd al-Ghâba d’Ibn Al-Athir (1/151-
153).

34 Le présage et 
l’augure 

	 ZEt ne vous jetez pas par vos propres mains 
dans la destruction[ [Sourate Al-Baqara: 195].

	 ZEt quand le bien-être leur vint, ils dirent: “Cela 
nous est dû” et si un mal les atteignait, ils 
voyaient en Moïse et ceux qui étaient avec lui 
un mauvais augure. En vérité leur sort dépend 
uniquement d’Allah? Mais la plupart d’entre 
eux ne savent pas[ [Sourate Al-A’ râf: 131].

	 ZDis: “Rien ne nous atteindra, en dehors de ce 
qu’ Allah a prescrit pour nous. Il est notre Pro-
tecteur. C’est en Allah que les croyants doivent 
mettre leur confiance”[ [Sourate At-Tawba: 
51].

	 ZNul malheur n’ atteint la terre ni vos per-
sonnes, qui ne soit enregistré dans un Livre 
avant que Nous ne l’ayons créé; et cela est 
certes facile à Allah![ [Sourate Al-Hadîd: 22].

Il s’agit d’Abou Hamza, on dit aussi Abou Thou-
mâma, Anas ibn Mâlik ibn an-Nadr Al-Ansârî, Il 
est né dix ans avant l’Hégire et devint le serviteur 
du Messager d’Allah m dès que celui-ci arriva à 
Médine. Le Prophète m invoqua Allah pour qu’ Il 
lui donne la richesse, une nombreuse progéniture 
et une longue vie et qu’Il lui pardonne ses péchés. 
Effectivement, Allah lui a donné de la richesse et 
une nombreuse progéniture et il fut le dernier de 
ses Compagnons de Bassora à mourir. Il est mort 
en l’an 93 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Siyar A’lâm an-Noubalâ` 
d’Adh-Dhahabi (4/417-423), Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (1/231), Mu’jam as-Sahaba d’Al-Baghawî (1/43) et 
Ousd al-Ghâba d’Ibn Al-Athir (1/151-153).

Le Prophète m rectifie la croyance des membres 
de sa communauté en la purifiant de ce qui prove-
nait de l’époque préislamique. Il affirme ainsi que 
les maladies ne sont pas contagieuses par nature, 
mais qu’elles se produisent par la volonté d’Allah. 
Il défend par la même occasion de voir du mauvais 
augure dans certains temps, lieux ou personnes 
et recommande à l’être humain de suivre le bon 
augure qui est la parole agréable qu’il prodigue ou 
qu’il entend.



222

Compréhension (fiqh)
Allah envoya Son Prophète Mohammad m afin d’appeler les gens au monothéisme et de le 
purifier des altérations et des croyances héritées de l’époque préislamique. Ce hadith attire 
l’attention sur certaines d’entre elles:

1 	 “Il n’y a ni contagion”, c’est-à-dire n’attribuez pas la transmission de la maladie 
d’une personne malade à une personne saine qui ont été toutes les deux en contact, 
exclusivement au contact entre ces deux personnes. Le hadith ne nie pas l’existence de 
la contagion, mais il réfute le fait que ce n'est qu’à cause de cela que la maladie apparaît 
chez une personne. Cela fait plutôt suite à une décision d’Allah, la preuve étant que s’Il 
le  veut, la maladie se transmet d’une personne malade à une personne saine qui sont 
à proximité l’une de l'autre, et s’Il le veut elle ne se transmet pas, sachant que le tout 
premier malade n’a pas contracté cette maladie en raison de la contagion.

Toutefois, il est ordonné au musulman de mobiliser les causes bénéfiques et de délaisser 
ce qui lui cause du préjudice. C’est la raison pour laquellele Prophète m ordonna de 
recourir aux causes permettant de rester sain et sauf et de s’éloigner des personnes 
atteintes d’une maladie contagieuse. Il dit en effet: “Fuis le galeux comme tu fuirais un 
lion”(1). Il dit aussi: “Lorsque vous apprenez que la peste sévit dans une contrée, ne vous 
y rendez pas et lorsqu’elle sévit dans une contrée dans laquelle vous vous trouvez ne la 
quittez pas” Hadith référencé par Al-Boukhari et Moslim(2). Le Prophète m dit également: 
“Qu’un malade ne se rende pas chez quelqu’un de sain”(3). Cela signifie: Un malade ne 
doit pas se rendre chez un individu sain afin de ne pas le contaminer et ainsi être la cause 
de sa maladie.

Le musulman évite donc ce qui cause du danger, conformément aux paroles d’Allah: )Et 
ne vous jetez pas par vos propres mains dans la destruction( [Sourate Al-Baqara: 195] 
tout en étant persuadé que seul ce qu’Allah a écrit atteint l’être humain conformément 
aux paroles d’Allah: )Dis: “Rien ne nous atteindra, en dehors de ce qu’Allah a prescrit 
pour nous. Il est notre Protecteur. C’est en Allah que les croyants doivent mettre leur 
confiance”( [Sourate At-Tawba: 51].

1	 Al-Boukhari (5707) d’après Abou Hourayra - qu’Allah a agréé.

2	 Al-Boukhari (5728) et Moslim (2218) d’après Oussama ibn Zayd - qu’Allah a agréé.

3	 Moslim (2221) d’après Abou Hourayra- qu’Allah a agréé.



223

2 	 “Ni mauvais augure”, c’est-à-dire ne décelez pas de mauvais présage dans ce que vous 
voyez ou entendez, comme lorsque quelqu’un décide de voyager puis après avoir aperçu 
un corbeau ou avoir appris un évènement ou la mort de quelqu’un ou autre, considère 
cela comme un mauvais présage et annule son voyage pour cette raison, ou bien voyage 
en étant inquiet.

Le mauvais augure était qualifié de tiyara, car les gens du temps de l’époque préislamique 
décelaient le mauvais augure dans le vol des oiseaux (tayr). Lorsqu’ils voulaient voyager 
ou entreprendre quelque chose, ils lui jetaient des pierres. S’il prenait son envol et partait 
sur la droite, ils considéraient cela comme un bon présage et ils voyageaient, et s’il prenait 
son envol et partait sur la gauche, ils considéraient cela comme un mauvais présage 
et ils ne voyageaient pas. De plus, ils considéraient certaines espèces d’oiseau comme 
un mauvais présage, comme la chouette et le corbeau. En effet, lorsqu’un corbeau 
croassait au-dessus de la demeure de quelqu’un, ils prétendaient que cela présageait 
sa mort prochaine et c’est pourquoi ils le considéraient comme un mauvais présage. 
C’est pourquoi le Prophète m a dit: “Il n’y a ni contagion, ni augure, ni hibou, ni mauvais 
présage lié au mois de Safar”(1).

Le hibou est l’oiseau qu’ils considéraient comme étant de mauvais augure et les Arabes 
considéraient Safar qui est le mois connu qui vient après Mouharram, comme étant 
également une période de mauvais augure.

3 	 Puis le Prophète m nous informe qu’il aime le bon augure, c’est-à-dire la parole agréable 
que l’homme entend et qui le réjouit, comme lorsqu’un homme alors qu’il travaille entend 
quelqu’un l’appeler “Ô bienheureux”, etc.

En effet, la parole agréable réjouit l’âme, emplit d’aise et motive l’être humain. C’est 
pourquoi le bon augure plaisait au Prophète m, puisqu’il ne contrevient pas au 
monothéisme ni n’affaiblit la foi dans le cœur et c'est aussi pourquoi lorsque Souhayl 
ibn ‘Amr vint au Prophète m le jour de la trêve d'Al-Hodaybiyya afin de négocier avec 
lui cette trêve, le Prophète m se réjouit et dit: “Votre affaire est facilitée”(2) (du verbe 
sahoula/yashoulou qui signifie faciliter et qui a la même origine que le nom Souhayl).

1	 Al-Boukhari (5757) et Moslim (2220) d’après Abou Hourayra- qu’Allah a agréé.

2	 Voir Imtâ’ al-Asmâ’ d’Al-Maqrîzî (12/175) et Souboul al-Houdâ wa ar-Rachâd d’As-Sâlihî (5/48).



224

Suivi

1 	 Le musulman doit avoir une âme forte et être entreprenant dans le bien. Comme toute 
chose suit ce qui lui a été déterminé, l’être humain n’a qu’à œuvrer, à s’en remettre à 
Allah et à mobiliser les causes requises.

2 	 Il est prescrit de recourir aux causes qui permettent à l’être humain de se prémunir des 
maladies et ceci ne s’oppose pas à sa foi inébranlable en Allah et à sa certitude que ce 
qui doit l’atteindre ne peut le manquer. Le musulman doit en effet s’acquitter de ce qu’il 
doit faire et savoir que c’est avant tout et après tout Allah qui décide de toute chose.

3 	 S’en remettre vraiment à Allah nécessite d’être satisfait de ce qu’Il a décrété et de se 
résigner à ce qu’Il a ordonné et prescrit. Bichr Al-Hâfî - qu’Allah lui fasse miséricorde - a 
dit: “L’un d’eux dit qu’il s’en est remis à Allah. Il ment sur Allah, car s’il s’en était remis à 
Lui, il aurait été satisfait de ce qu’Allah fait”(1).

4 	 Lorsqu’une épidémie contagieuse sévit, le musulman se doit de se confiner, ne pas se 
rendre dans la contrée où cette épidémie sévit ou ne pas la quitter s’il s’y trouve et se 
soumettre à Allah. On rapporte que ‘A`icha - qu’Allah a agréée - questionna le Messager 
d’Allah m au sujet de la peste et le Prophète m lui répondit: “C’était un châtiment qu’Allah 
envoyait sur qui Il voulait et Il en fit une miséricorde pour les croyants. En effet, il n’y a 
pas de serviteur atteint par la peste et qui reste dans son pays en étant patient et en 
étant convaincu que seul l’atteindra ce qu’Allah a écrit, sans qu’il n’obtienne la même 
rétribution que le martyr”(2).

5 	 Tout comme le Prophète m ordonna de prendre garde aux maladies contagieuses, il 
ordonna également à l’être humain de se prémunir des vices qui se transmettent aussi par 
contagion. Ainsi, le Prophète m défendit à l’homme de s’asseoir avec des compagnons 
au mauvais comportement et compara le mauvais compagnon au soufflet qui attise le feu 
lorsqu’il dit: “L’exemple du compagnon vertueux et du mauvais compagnon est celui du 
vendeur de musc et du forgeron. Le vendeur de musc t’offrira du musc ou t’en vendra ou 
bien tu sentiras une odeur agréable émaner de lui. Le forgeron brûlera tes vêtements ou 
bien tu sentiras une mauvaise odeur émaner de lui”(3).

1	 Voir Madârij as-Sâlikine d’Ibn al-Qayyim (2/114).

2	 Al-Boukhari (5734).

3	 Al-Boukhari (5534) et Moslim (2628) d’après Abou Moussâ Al-Ach’arî, qu’Allah a agréé.



225

6 	 Il est de coutume dans certains peuples de voir un mauvais présage à la présence de 
certains animaux, certaines formes, certains nombres et certains évènements. Cela peut 
se diffuser dans des milieux musulmans par le biais de films et de récits et Satan peut 
y ajouter ses insufflations si un jour, un mauvais évènement coïncide avec un prétendu 
mauvais présage. L’être humain raisonnable doit donc prendre garde à ce que ces idées 
se diffusent et y faire attention,

7 	 En plus d’être contraire à ce qu’implique la soumission à Allah et à la croyance au décret 
et au destin d’Allah, c’est aussi un mal qui rend le cœur malade et détourne l’être humain 
de ce qu’il veut atteindre. Même s’il ne l’en détourne pas complètement, ce mal le rend 
incertain et désemparé, incapable d’être persuadé que seul l’atteindra ce qu’Allah a écrit. 
Son remède est de s’en détourner, de faire croître dans son cœur la confiance en Allah 
et la soumission à Lui et d’aller de l’avant.

8 	 Il arrive que l’être humain ait une réaction superstitieuse vis-à-vis d’une chose particulière 
sans le vouloir. Cela ne peut lui être reproché que s’il s’en satisfait et qu’il persiste. Ibn 
Mas’oud - qu’Allah a agréé - a dit: “Le mauvais augure est de l’associationnisme et il n’y a 
personne parmi nous qui en est exempt, mais Allah le fait disparaître lorsqu’on s’en remet 
à Lui”(1).

9 	 Le musulman peut voir du bon augure dans une parole agréable, comme lorsqu’un 
homme dit: “Réjouis-toi” ou l’apostrophe en utilisant un surnom plaisant. Le bon augure 
ne repousse pas le destin, mais apaise l’âme, rend le cœur bon et apporte un surplus de 
motivation. De plus, le bon augure plaisait au Prophète m.

1	 Ahmad (3687).

Toute chose est déterminée par le décret et le destin, et tout 
est écrit dans l’Écriture Primordiale. Ni astre qui apporte 
la pluie, ni contagion, ni mauvais augure et ce qu’Allah a 
décrété ne changera pas.
Ni goule, ni hibou, ni mauvais présage lié au mois de Safar, 
conformément à ce dont nous a informés le Maître des êtres 
humains.

Hâfidh Al-Hakamî - qu’Allah 
lui fasse miséricorde - a dit:





227

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra - qu’Allah a agréé - rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Regardez ceux qui vous sont inférieurs

2 	 et ne regardez pas ceux qui vous sont supérieurs.

3 	 Ceci, afin que vous ne minimisiez pas les bienfaits 
qu’Allah vous octroie”(1).

1	 Moslim (2963).

35 Être satisfait du 
destin 

	 ZNous avons placé ce qu’ il y a sur la terre 
pour l’ embellir, afin d'éprouver (les hommes et 
afin de savoir) qui d’entre eux sont les meilleurs 
dans leurs actions[ [Sourate Al-Kahf: 7].

	 ZEt ne tends point les yeux vers ce dont Nous 
avons donné jouissance temporaire à certains 
groupes d’entre eux, comme décor de la vie 
présente, afin de les éprouver par cela. Ce 
qu’Allah fournit (au Paradis) est meilleur et 
plus durable[ [Sourate Tâhâ: 131].

	 ZIl sortit à son peuple dans tout son apparat. 
Ceux qui aimaient la vie présente dirent: “Si seu-
lement nous avions comme ce qui a été donné 
à Qaroune. Il a été doté, certes, d’une immense 
fortune”. Tandis que ceux auxquels le savoir a 
été donné dirent: “Malheur à vous! La récom-
pense d’Allah est meilleure pour celui qui croit 
et fait le bien”. Mais elle ne sera reçue que par 
ceux qui endurent[ [Sourate Al-Qasas: 79-80].

	 ZC’est Nous qui avons réparti entre eux leur 
subsistance dans la vie présente et qui les 
avons élevés en grades les uns sur les autres, 
afin que les uns prennent les autres à leur 
service. La miséricorde de ton Seigneur vaut 
mieux, cependant, que ce qu’ils amassent[ 
[Sourate  Az- Zoukhrouf: 32].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est cer-
tainement ‘Abd ar-Rahmane ibn Sakhr Ad-Dawsî 
Al-Azdî Al-Yamânî. Il  est né près de vingt ans 
avant l’Hégire etembrassa l’Islam l’an née de 
la bataille de Khaybar, en l’an 7 de l’Hégire. 
Constamment en compagnie du Prophète m pour 
acquérir la science, il se contentait d’un minimum 
de nourriture et il mémorisa les hadiths, devenant 
ainsi le Compagnon ayant narré le plus de	
 hadiths. Il fut un temps le gouverneur du Bahreïn 
et il résida la plupart du temps à Médine où il est 
mort en l’an 58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghâba d’Ibn Al-Athir (3/357) et Al-
Isâbah Fî Tamyîz as-Sahâba d’Ibn Hajar (4/267). Voir éga-
lement la date de sa naissance dans Al-A’lâm d'Az-Zarkali 
(3/308).

Le Prophète m ordonne à ses Compagnons 
de regarder ceux qui bénéficient de moins de 
bienfaits et qui ont un statut inférieur dans la 
vie de ce bas monde, comme les gens les plus 
pauvres et les plus faibles, et de ne pas regarder 
ceux qu’Allah a avantagés par rapport à eux dans 
la subsistance, la santé et les bienfaits. Ceci les 
rend en effet moins susceptibles de minimiser les 
bienfaits qu’Allah leur a octroyés.



228

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m incite ses Compagnons et l'ensemble de sa communauté à regarder ceux 
qui leur sont inférieurs dans ce bas monde dans l’octroi des richesses, dans la forme 
physique et autre, à l’image des pauvres, des nécessiteux, des malades, des handicapés, 
etc., afin qu’ils constatent combien Allah les a favorisés par rapport à d’autres.

2 	 D’autre part, il leur défend de regarder les gens qui sont plus riches, plus forts et mieux 
portants qu’eux, conformément aux paroles d’Allah: )Et ne tends point les yeux vers ce 
dont Nous avons donné jouissance temporaire à certains groupes d’entre eux, comme 
décor de la vie présente, afin de les éprouver par cela. Ce qu’Allah fournit (au Paradis) 
est meilleur et plus durable( [Sourate Taha: 131].

228



229

3 	 Le Prophète m a justifié cela en disant qu’il est plus approprié pour eux de ne pas mépriser 
les bienfaits qu’Allah leur a accordés, car lorsque l’être humain regarde ceux qui lui sont 
inférieurs dans les affaires de ce bas monde, il prend conscience qu’Allah le préfère a 
beaucoup de gens. Cela l’amène à Le louer, à Lui être reconnaissant, à être bienfaisant et 
à adorer Allah avec excellence en retour des bienfaits.

Si en revanche il regarde les gens comblés de bienfaits et médite sur la situation de ceux 
qui sont à l’aise dans ce bas monde et sur ce qu’Allah leur a accordé, il se met à comparer 
ce qu’ils détiennent avec ce que lui-même détient et cela le conduit à renier les bienfaits 
qu’Allah lui a accordés et à les mépriser. Cela pourrait même le conduire à éprouver de 
l’envie et de la haine.

Toutefois, le hadith ne signifie pas que le serviteur doit délaisser ce bas monde et ne pas 
jouir de ce qu’Allah lui a donné dans cette vie. Il signifie plutôt que ce bas monde ne doit 
pas avoir sur son cœur une emprise telle qu’il se sent insatisfait de ce qu’Allah lui octroie.

229



230

Suivi

1 	 Il arrive que l’être humain pose le regard sur quelqu’un de meilleur que lui concernant 
les affaires de ce bas monde ou qu’il en entende parler. Il doit alors guérir son âme 
en observant quelqu’un qui lui est inférieur, conformément aux paroles du Prophète m: 
“Lorsque l’un de vous voit quelqu’un qui lui est supérieur en richesse et en apparence 
physique, qu’il regarde celui qui lui est inférieur”(1).

2 	 Il convient que le croyant ait comme finalité l’au-delà, que son regard ne suive pas les 
bienfaits de ce bas monde et qu’il ne regarde pas souvent les gens qui vivent dans le 
luxe, car Allah a préparé pour Ses serviteurs “ce que nul œil n’a vu, ni aucune oreille n’a 
entendu, ni aucun cœur humain n’a imaginé”(2). Ainsi, lorsque ton œil aperçoit un plaisir 
de ce bas monde ou que ton cœur s’y attache, qu’il ne laisse pas son âme s’y attacher, 
mais qu’il lui rappelle les délices qu’Allah a apprêtés pour Ses serviteurs pieux.

3 	 Change les critères par lesquels tu évalues les choses et rappelle-toi que les délices 
authentiques et l’élévation des degrés sont au Paradis éternel. Alors les choses pour 
l’obtention desquelles tu rivalises et pour lesquelles tu jalouses les gens, changeront. Le 
Prophète m a dit: “Il ne peut y avoir d’envie que dans deux cas: un homme à qui Allah a 
donné de la richesse et la faculté de la dépenser dans ce qui convient, et un homme à qui 
Allah a donné de la sagesse par laquelle il juge et enseigne”(3).

4 	 Lorsque Qaroune transgressa et devint tyrannique et que ce que lui avait accordé 
Allah le rendit arrogant, ceux, dont les âmes étaient faibles, le regardèrent et dirent: )
Si seulement nous avions comme ce qui a été donné à Qaroune. Il a été doté, certes, 
d’une immense fortune( [Sourate Al- Qassas: 79]. Ils n’ont pas préservé leurs yeux et 
leurs âmes d’être tentés par ce qu’Allah lui avait donné ni n’ont obtenu une part de ce 
qui lui avait été donné. Ils furent donc tels que le dit le poète: Tu as vu ce que tu ne peux 
avoir en totalité, ni te satisfaire d’en avoir en partie.

5 	 Ibn ‘Aoune - qu’Allah lui fasse miséricorde - a dit: “J’ai fréquenté des riches et j’ai méprisé 
mes habits comparés aux leurs et ma monture comparée aux leurs. Puis j’ai fréquenté les 
pauvres et mon âme s’est alors apaisée”(4).

1	 Al-Boukhari (6490) et Moslim (2963).

2	 Al-Boukhari (3244) et Moslim (2824).

3	 Al-Boukhari (73) et Moslim (816) d’après Ibn Mas’oud, qu’Allah a agréé.

4	 Tarh at-Tathrîb Fî Charh at-Taqrîb d’Al-‘Irâqî (8/145-146).



231

6 	 Lorsque le croyant prend conscience que c’est Allah, avec sagesse, qui répartit les 
subsistances, son âme s’apaise et elle ne s’attache pas à ce par quoi Allah a préféré 
certains au détriment d’autres.

7 	 Fait partie de ce qui apporte du bonheur dans le cœur du musulman, le fait d’avoir 
à l’esprit les nombreux bienfaits dont Allah l’a comblé, de souvent les méditer et de 
regarder la situation des gens qui sont moins bien lotis que lui, conformément aux paroles 
du Prophète m: “Celui parmi vous qui se retrouve le matin en sécurité parmi les siens, 
ayant un corps sain et disposant de sa pitance du jour, c’est comme si on avait amassé 
pour lui tous les biens de ce bas monde”(1).

8 	 Lorsque l’être humain est éprouvé ou qu’il subit un malheur et qu’il regarde les gens qui 
sont plus éprouvés ou malheureux que lui, son malheur lui paraît moins grave et il peut 
alors convenablement être patient et reconnaissant envers Allah pour la santé qu’Il lui a 
accordée.

1	 At-Tirmidhî (2346) d’après ’Oubayd Allah ibn Mihsane.

Crains Allah et contente-toi de Sa subsistance, car les meilleurs 
serviteurs d’Allah sont ceux qui se contentent de ce qu’Il leur donne.

Que le bas monde ne te distraie pas et ne le convoite pas, car les 
choses désirables qu’il contient mènent celui qui est trompé à sa perte.

Un autre a dit:

J’ai trouvé que le contentement est l’habit de la richesse et je me suis 
mis à me cramponner à son bas.

Son prestige m’a fait porter une parure qui ne se flétrit pas avec l’âge.

Je suis alors devenu riche sans posséder un dirham et je marche 
en étant digne tel un roi.

Un poète a dit:





233

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

‘Abd Allah Ibn ‘Omar - qu’Allah a agréé - rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Les clés de l’Inconnaissable sont au nombre de 
cinq et personne ne les connaît excepté Allah:

2 	 Personne ne sait ce qui se produira demain, 
excepté Allah,

3 	 personne ne sait ce qui est rejeté par les utérus, 
excepté Allah,

4 	 personne ne sait quand viendra la pluie, excepté 
Allah,

5 	 aucune âme ne sait dans quelle terre elle mourra

6 	 et personne ne sait quand surviendra l’Heure, 
excepté Allah.”(1).

1	 Al-Boukhari (4697).

36 Seul Allah connaît 
l’Inconnaissable 

	 ZC’est Lui qui détient les clefs de l’ Inconnaissable. 
Nul autre que Lui ne les connaît. Et Il connaît ce 
qui est dans la terre ferme, comme dans la mer. Et 
pas une feuille ne tombe qu’Il ne le sache. Et pas 
une graine dans les ténèbres de la terre, rien de 
frais ou de sec, qui ne soit consigné dans un livre 
explicite[ [Sourate Al-An’ ame: 59].

	 ZIls t’ interrogent sur l’Heure: “Quand arrive-
ra-t-elle?” Dis: “Seul mon Seigneur en a connais-
sance. Lui seul la manifestera en son temps. 
Lourde elle sera dans les cieux et (sur) la terre 
et elle ne viendra à vous que soudainement.” Ils 
t’interrogent comme si tu en étais averti. Dis: “Seul 
Allah en a connaissance.” Mais beaucoup de gens 
ne savent pas[ [Sourate Al- A’raf: 187].

	 ZDis: “Nul de ceux qui sont dans les cieux et sur la 
terre ne connaît l’ Inconnaissable, à part Allah”. Et 
ils ne savent pas quand ils seront ressuscités! Mais 
leurs sciences se sont rejointes au sujet de l’autre 
monde. Ils doutent plutôt là-dessus. Ou plutôt ils 
sont aveugles à son sujet[ [Sourate An-Naml: 65-
66].

	 ZLa connaissance de l’Heure est auprès d’Allah; et 
C’est Lui qui fait tomber la pluie salvatrice; et Il sait 
ce qu’il y a dans les matrices. Et personne ne sait 
ce qu’il acquerra demain, et personne ne sait dans 
quelle terre il mourra. Certes, Allah est Omniscient 
et Parfaitement Connaisseur[ [Sourate Louqmane: 
34].

	 ZEt béni soit Celui à qui appartient la souveraineté 
des cieux et de la terre et de ce qui est entre eux. Il 
détient la science de l’Heure. Et c’est vers Lui que 
vous serez ramenés[ [Sourate Az- Zoukhrouf: 85].

	 Z[C’est Lui] qui connaît le mystère. Il ne dévoile 
Son mystère à personne, sauf à celui qu’Il agrée 
comme Messager et qu’Il fait précéder et suivre de 
gardiens vigilants[ [Sourate Al-Jinn: 26-27].

Il s’agit d’Abou ‘Abd Ar-Rahmane, ‘Abd Allah Ibn 
‘Omar Ibn Al-Khattab Ibn Noufayl Al-Qourachi Al-
‘Adawi. Il embrassa l’Islam lorsqu’il était enfant et il 
était encore trop jeune pour participer à la bataille 
d’Ouhoud. La première bataille à laquelle il participa 
fut la bataille du Fossé. Il est de ceux qui ont prêté 
le serment d’allégeance sous l’arbre et il narra une 
science bénéfique de la part du Prophète m, de son 
père ‘Omar, d’Abou Bakr, de ‘Othmane, de ‘Ali, de 
‘Bilal, de Souhayb et d’autres Compagnons- qu’Allah 
a agréés. Il fait également partie de ceux qui ont 
émis beaucoup de fatwas et ont narré de nombreux 
hadiths. Il est mort en l’an 74 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans 
At-Tabaqate Al-Koubra d’Ibn Sa’d 
(4/105), Siyar A’lam An-Noubala` 
d’Adh-Dhahabi (4/322) et Al-Issaba Fi 
Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/155).

Le Prophète m affirme qu’ Allah a gardé pour Lui des 
choses qui ne sont connues que de Lui seul et qui 
sont les clés de l’Inconnaissable, à savoir: ce qui va se 
produire dans l’avenir; les fœtus, avortons et autres 
qui se trouvent dans les utérus; quand surviendra la 
pluie; le moment et le lieu où mourra toute âme; et 
quand l’Heure surviendra.



234

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m affirme qu’Allah - Gloire et Majesté à Lui - garda pour Lui la connaissance 
de choses relevant de l’Inconnaissable que Lui seul connaît. Allah dit: )Dis: “Nul de ceux 
qui sont dans les cieux et sur la terre ne connaît l’Inconnaissable, à part Allah”. Et ils 
ne savent pas quand ils seront ressuscités!( [Sourate An-Naml: 65]. Il dit également: 
)[C’est Lui] qui connaît le mystère. Il ne dévoile Son mystère à personne, sauf à celui 
qu’Il agrée comme Messager et qu’Il fait précéder et suivre de gardiens vigilants( 
[Sourate Al-Jinn: 26-27].

Les choses mentionnées dans le hadith ne sont pas les seules sur lesquelles Allah a gardé 
la connaissance. Ce sont plutôt des exemples non exhaustifs ou plutôt les choses les 
plus importantes qu’Allah est le seul à connaître. Il existe en effet des choses au sujet 
des prophètes précédents et leurs peuples qu’Allah est le seul à connaître. Allah dit: )Ne 
vous est-il pas parvenu le récit de ceux d’avant vous, du peuple de Noé, des ‘Aad, 
des Tamoud et de ceux qui vécurent après eux, et que seul Allah connaît?( [Sourate 
Ibrahim: 9]. Il y a également les choses qu’Allah garde cachées, comme le monde des 
djinns et des anges et ce qui les concerne, certaines merveilles de Sa création dans les 
cieux et la Terre, etc.

234



235

Par ailleurs, pour l’être humain, ce qui relève de l’Inconnaissable peut être divisé en deux 
catégories:

-	 Ce que l’être humain a la possibilité de connaître par les moyens et les causes qu’Allah 
a mis à sa disposition. Connaître par exemple le moment où le soleil va se lever, les 
horaires de la prière, quand aura lieu une éclipse solaire ou lunaire ainsi que d’autres 
choses qu’Allah a ordonnées par des lois fixes et régulières.

-	 Ce que seul Allah connaît et qui relève de l’Inconnaissable absolu dont font partie les 
choses mentionnées dans ce hadith et qui sont regroupées dans les paroles d’Allah 
suivantes: )La connaissance de l’Heure est auprès d’Allah; et c’est Lui qui fait 
tomber la pluie salvatrice; et Il sait ce qu’il y a dans les matrices. Et personne 
ne sait ce qu’il acquerra demain, et personne ne sait dans quelle terre il mourra. 
Certes, Allah est Omniscient et Parfaitement Connaisseur( [Sourate Louqmane: 34].

Allah les qualifia, par comparaison et rapprochement, de clés de l’Inconnaissable. L’être 
humain ne peut parvenir aux choses qui lui sont dissimulées qu’à l’aide de clés qui y 
donnent accès, or aucun être humain ne connaît ces clés, que dire alors des choses elles-
mêmes?

235



236

Compréhension (fiqh)

2 	 La première chose est ce que gagnera l’être humain dans son avenir immédiat. Il ne sait 
pas, en effet, quelle subsistance il obtiendra, quels sont les décrets bons ou mauvais qu’il 
subira, ni les bonnes ou mauvaises œuvres qu’il accomplira.

3 	 La deuxième chose est qu’Il sait ce qu’il y a dans les utérus et ce qui s’y produit. Il sait 
donc ce qui se rétracte dans l’utérus et dont la formation ne s’achèvera pas, c’est-à-
dire l’avorton, et Il sait également ce qui y achèvera sa formation et arrivera à terme et 
naîtra. Il connaît le sexe du fœtus, mâle ou femelle. Allah dit: )Allah sait ce que porte 
chaque femelle, et de combien la période de gestation dans la matrice est écourtée ou 
prolongée. Et toute chose a auprès de Lui sa mesure( [Sourate Ar-Ra’d: 8].

Ce hadith ne s’oppose pas à la possibilité récente pour les médecins de connaître le sexe 
du fœtus dans les derniers mois de la grossesse, car ceci fait partie des sciences et de 
ce qu’Allah a mis à disposition de Ses serviteurs. En effet, la science moderne ne permet 
de découvrir cela qu’au bout de quatre mois de grossesse et elle ne donne que des 
probabilités qui s’avèrent parfois justes et parfois fausses. La science moderne ne peut 
prédire la durée exacte de grossesse d’une femme: sera-t-elle de sept ou de neuf mois? 
Et même lorsqu’elle permet de connaître le sexe d’un fœtus porté par une femme, peut-
on en dire autant de tous les fœtus portés par toutes les femmes qu’Allah Lui connaît au 
même moment?

4 	 La troisième chose est la connaissance du moment où tombera la pluie. Personne sur 
Terre ne sait exactement quand tombera la pluie, ni quelle sera sa quantité, ni où elle 
tombera avec précision?

Bien que certains météorologues et astronomes sont aujourd’hui capables de prédire 
parfois quand et où tombera la pluie, cette prédiction est donnée après la vision des 
nuages dans le ciel et non avant. Cette prédiction est donc semblable à celles des 
peuples anciens, même si elle est obtenue par des moyens plus modernes. En outre, le 
pourcentage d’erreur reste quand même élevé pour ces prédictions.



237

5 	 La quatrième chose est la connaissance de quand et où mourra un être humain. Allah 
dit: )et personne ne sait dans quelle terre il mourra( [Sourate Louqmane: 34]. Allah 
ne donna pas de durée limite à la vie humaine. Une fois celle-ci atteinte, l’être humain 
meurt. Il ne détermina également pas des causes qui mènent fatalement à la mort, 
puisqu’un malade peut guérir de sa maladie et quelqu’un de bien portant et solide peut 
soudainement mourir. Un jeune peut être surpris par la mort alors qu’un vieillard peut 
continuer à vivre si vieux qu’il finit par retomber en enfance. De même, il arrive qu’un 
être humain se noie ou tombe d’une grande hauteur et en réchappe, alors qu’un autre, 
pourtant en sécurité chez lui, meurt.

6 	 La cinquième des choses dont le Prophète m nous a informés dans ce hadith est la 
connaissance de quand surviendra l’Heure. Cette connaissance fait partie de celles 
qu’Allah a gardées pour Lui et ne l’a dévoilée ni à un ange rapproché ni à un prophète 
envoyé. Allah dit: )Ils t’interrogent sur l’Heure: “Quand arrivera-t-elle?” Dis: “Seul mon 
Seigneur en a connaissance. Lui seul la manifestera en son temps. Lourde elle sera dans 
les cieux et (sur) la terre et elle ne viendra à vous que soudainement.” Ils t’interrogent 
comme si tu en étais averti. Dis: “Seul Allah en a connaissance.” Mais beaucoup de 
gens ne savent pas( [Sourate Al-A’raf: 187]. D’ailleurs, le Digne de Confiance chargé de 
la révélation, Jibril - qu’Allah le protège -, demanda au Digne de Confiance de la Terre, 
Mohammed: “Quand l’Heure surviendra-t-elle?”. Il répondit: “Celui qui est interrogé n’en 
sait pas plus que celui qui l’interroge”(1).

1	 Al-Boukhari (50) et Moslim (9) d’après Abou Hourayra, qu’Allah a agréé.



238

Suivi

1 	 (1) Le Prophète m nous informe de certaines choses que personne ne connaît excepté 
Allah. Il n’est donc pas permis au musulman de croire autre chose que cela ou d’accorder 
du crédit aux ignorants et aux devins qui prétendent les connaître.

2 	 (2) Sachant que personne ne sait ce qui se produira demain, excepté Allah, tu dois alors 
œuvrer plutôt que d’être paresseux et de te fier à ce que racontent les charlatans et 
les menteurs. Ne vois pas de mauvais augure dans quelque chose que tu vois ou que tu 
entends et qui t’amène à t’abstenir d’œuvrer.

3 	 (2) Allah cacha aux serviteurs la connaissance de ce qui se produira dans l’avenir. Prends 
donc garde à avancer comme prétexte le destin pour justifier tes manquements ou les 
actes illicites que tu commets. Tu serais ainsi comme les mécréants qui dirent: )Si Allah 
avait voulu, nous n’aurions pas adoré quoi que ce soit en dehors de Lui, ni nous, ni 
nos ancêtres; et nous n’aurions rien interdit qu’Il n’ait interdit Lui-même( [Sourate An-
Nahl: 35].

4 	 (3) Lorsque le serviteur espère qu’Allah le pourvoie, il ne doit s’adresser qu’à Lui seul, car 
Il est le Pourvoyeur et l’Octroyeur.

5 	 (3) Le fait qu’une femme aille chez un médecin qui l’informe du sexe du fœtus qu’elle 
porte ou autres choses du même genre n’est ni néfaste ni illicite. Ceci fait partie des 
connaissances qu’Allah a données et mises à disposition des gens de science. Ils 
n’obtiennent ces connaissances qu’après la formation complète du fœtus dans le ventre 
de la mère, et ne peuvent obtenir ces connaissances de manière certaine avant cela.

6 	 (4) Sachant que la pluie est une cause de subsistance, seul Allah la contrôle et connaît 
quand elle tombera, quelle sera sa quantité et où elle tombera. Sache donc que ta 
subsistance est déterminée par Allah, adore-Le et recherche la subsistance qu’Il a 
décrétée pour toi.



239

7 	 (5) Allah cacha aux serviteurs le moment et le lieu où ils mourront. Si l’être humain savait 
qu’il va mourir tel jour, le monde deviendrait invivable, la Terre ne serait pas mise en 
valeur et l’être humain passerait son temps à attendre sa mort en pleurant. Allah nous 
cacha donc cette connaissance afin que l’espoir nous incite à œuvrer et à mettre la 
Terre en valeur. Ceci est une des manifestations de la sagesse d’Allah qui ne fait une 
chose que pour une sagesse connue par ceux qui la connaissent et ignorée par ceux qui 
l’ignorent.

8 	 (6) Allah cacha aux serviteurs le moment de la survenue de l’Heure afin qu’ils s’attendent 
en permanence à ce qu’elle survienne, qu’ils se préparent toute leur vie à cela en 
accomplissant de bonnes œuvres et qu’ils s’efforcent, tant qu’ils sont en vie, d’obéir à 
Allah, de la même façon qu’Il leur cacha, pour les mêmes raisons, quelle est la Nuit du 
Destin et quelle est l’heure du vendredi où l’invocation est exaucée.

9 	 Croire en ce qui relève de l’Inconnaissable et se contenter de ce dont la révélation nous 
a informés, procure de la tranquillité à l’âme, donne de l’espoir et renforce l’attachement 
et la foi en Allah.

Ô Toi qui secours les créatures après leur désespoir, fais 
miséricorde à des serviteurs qui ont tendu les mains par 
besoin.
Tu les as habitués à les combler de subsistance sans raison, 
autre que celle d’un bel espoir qu’ils suivent.
Tu les as submergés de Ta grâce à tout moment, en étant 
généreux lorsqu’ils agissent bien et en étant indulgent 
lorsqu’ils agissent mal.

Un poète a dit:





241

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra -qu’Allah à agréé - rapporte que le 
Prophète m a dit:

	 “Celui qui consulte un devin ou un voyant et croit 
à ce qu’il lui dit aura mécru à ce qui a été révélé à 
Mohammed m”(1).

1	 Abou Dawoud (3904), At-Tirmidhi (135), An-Nassa’i (9017) et Ibn Maja 
(639).

37
L’illicéité de la 
sorcellerie et le fait de 
prétendre connaître 
l’Inconnaissable 

	 ZC’est Lui qui détient les clefs de l’ Inconnais-
sable. Nul autre que Lui ne les connaît. Et Il 
connaît ce qui est dans la terre ferme, comme 
dans la mer. Et pas une feuille ne tombe 
qu’Il ne le sache. Et pas une graine dans les 
ténèbres de la terre, rien de frais ou de sec, 
qui ne soit consigné dans un livre explicite[ 
[Sourate Al-An’ ame: 59].

	 ZCertes Nous avons placé dans le ciel des 
constellations et Nous l’ avons embelli pour 
ceux qui regardent. Et Nous l’avons protégé 
contre tout diable banni[ [Sourate Al-Hijr: 16-
17].

	 ZDis: “Nul de ceux qui sont dans les cieux et 
sur la terre ne connaît l’ Inconnaissable, à part 
Allah.” Et ils ne savent pas quand ils seront res-
suscités! Mais leurs sciences se sont rejointes 
au sujet de l’autre monde. Ils doutent plutôt 
là-dessus. Ou plutôt ils sont aveugles à son 
sujet[ [Sourate An-Naml: 65-66].

	 ZLa connaissance de l’Heure est auprès 
d’Allah; et c'est Lui qui fait tomber la pluie sal-
vatrice; et Il sait ce qu’il y a dans les matrices. 
Et personne ne sait ce qu’il acquerra demain, 
et personne ne sait dans quelle terre il mourra. 
Certes, Allah est Omniscient et Parfaitement 
Connaisseur[ [Sourate Louqmane: 34].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est certai-
nement ‘AbdAr-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawssi 
Al-Azdi Al-Yamani. Il embrassa l’Islam l’année de 
la bataille de Khaybar, soit en l’an 7 de l’Hégire. 
Il était constamment en compagnie du Prophète 
m afin d’acquérir la science et de mémoriser les 
hadiths, devenant ainsi le Compagnon ayant narré 
le plus de hadiths. Il est mort à Médine en l’an 58 
de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m nous informe que celui qui se rend 
chez un devin, un charlatan ou autre parmi ceux 
qui prétendent connaître l’Inconnaissable et croit 
à ce qu’il prétend commet une mécréance qui le 
fait sortir de l’Islam peu ou prou.



Compréhension (fiqh)

242

Compréhension (fiqh)

	 Le Prophète m met en garde contre le fait de suivre les devins, les charlatans et autres 
qui prétendent connaître l’Inconnaissable. Il nous informe ainsi que celui qui consulte 
un devin en contact avec les démons afin qu’ils subtilisent pour lui des connaissances 
écoutées indûment et l'informent de choses futures et de ce que les êtres humains ne 
peuvent connaître, ou un voyant qui utilise la sorcellerie et l’astrologie pour connaître 
l'Inconnaissable, ou d’autres personnes du même genre et croit à ce qu’ils inventent et 
prétendent, a mécru en Allah et en Son Prophète.

Leur mécréance est due au fait que par leurs actes, ils traitent de mensonge les paroles 
suivantes d’Allah: (Dis: “Nul de ceux qui sont dans les cieux et sur la terre ne connaît l’ 
Inconnaissable, à part Allah.”[ [Sourate An-Naml: 65]. Maintenant, celui qui les croit en 
pensant que ce qu’ils disent peut être connu des êtres humains et ne sait pas que cela 
fait partie de la connaissance qu’Allah seul détient, nous ne le déclarons pas mécréant.

Allah fit de cela une épreuve et un trouble qui permettent de distinguer le croyant 
du mécréant, car le devin ou le voyant peut parfois dire certaines choses véridiques. 
L’ignorant pourrait croire qu’il connaît véritablement l’Inconnaissable alors que cela ne 
peut être le cas. Des gens questionnèrent le Messager d’Allah m au sujet des devins 
et il leur répondit: “Ils ne sont rien”. Ils lui dirent ensuite: “Ô Messager d’Allah, ils disent 
souvent des choses qui sont véridiques!” Le Messager d’Allah m dit ensuite: “Cette parole 
provient des djinns. L’un d’eux la subtilise et la caquette dans l’oreille de son allié comme 
le caquètement d’une poule, la mélangeant à plus de cent mensonges”(1).

En effet les djinns s’élèvent en direction du ciel, montant les uns au-dessus des autres, 
jusqu’à ce que celui qui est le plus haut puisse subtiliser des connaissances qu’il écoute 
indûment puis les transmettre à celui qui est en dessous de lui et ainsi de suite, jusqu’à 
ce qu’elles arrivent aux oreilles du devin qui y ajoute certaines choses. Puis lorsque vint 
l’Islam et que le Coran fut révélé, le ciel fut gardé des démons contre lesquels étaient 
lancées des météorites. De ce fait, ne leur reste des connaissances qu’ils écoutaient 
indûment que celles qui précèdent le lancement des météorites. Ceci fait référence aux 
paroles d’Allah suivantes: )Nous avons décoré le ciel le plus proche d’un décor: les 
étoiles, afin de le protéger contre tout diable rebelle. Ils ne pourront être à l’écoute des 
dignitaires suprêmes [les Anges]; car ils seront harcelés de tout côté, et refoulés. Et ils 
auront un châtiment perpétuel. Sauf celui qui saisit au vol quelque [information]; il est 
alors pourchassé par un météore transperçant( [Sourate As-Saffate: 6-10].(2)

Lorsque l’être humain consulte un devin par loisir ou autre sans croire à ce qu’il lui dit, ses 
œuvres sont vaines quarante jours durant. Le Prophète m dit en effet: “Celui qui consulte 
un voyant et le questionne au sujet de quelque chose, sa prière n’est pas acceptée durant 
quarante nuits”(3).

1	 Al-Boukhari (5884).

2	 Voir Fath Al-Bari d’Ibn Hajar (10/216).

3	 Moslim (2230).



243

Suivi

1 	 Jadis, les gens allaient consulter des devins ou des voyants, alors qu’aujourd’hui avec la 
diffusion des moyens de communication modernes, c’est désormais le devin qui vient 
chez toi, via ton téléphone, sous la forme d’un site auquel tu te connectes, d’une nouvelle 
que tu lis, d’un horoscope ou d’une autre forme prisée par les devins et les charlatans. 
Prends donc garde à les consulter quelle que soit la forme qu’ils aient.

2 	 Fais partie de la divination et de la voyance, le fait qu’un homme aille consulter quelqu’un 
qui se prétend raqi, qui lui demande un de ses vêtements, lui demande son nom ou le 
nom de sa mère, lui écrit des symboles ou lui fait un talisman. Ces gens-là sont des devins 
et des charlatans et il convient de prendre garde à eux.

3 	 Les gens sont de deux sortes: des disciples de devins et des disciples des messagers 
d’Allah. Le serviteur ne peut donc être les deux à la fois. Au contraire, au plus il se 
rapproche d’un devin au plus il s’éloigne du Messager d’Allah m, et au plus il croit au 
devin au plus il dément le Messager d’Allah m(1).

4 	 La saine croyance consiste à ce qu’à l’origine tu n’aies de lien qu’avec Allah, que tu lui 
soumettes toutes tes affaires, que ton cœur ne s’attache à personne d’autre qu’Allah et 
que tu n’espères rien attirer de bénéfique ou repousser quelque chose de nuisible que 
via Allah.

5 	 Prends garde à consulter des devins, des astrologues et des voyants et à les croire. Tu 
perdrais ainsi ta religion et tu sortirais de la religion de l’Islam, qu’Allah nous en préserve.

6 	 Ce hadith démontre que croire aux devins est de la mécréance et que les consulter sans 
les croire est un péché capital. Il n’est donc pas permis à l’être humain de les consulter ni 
de se connecter à leurs sites, qu’il soit sérieux ou qu’il plaisante.

7 	 Sois satisfait du lot qu’Allah t’a accordé et sache que l’Inconnaissable ne t’a été caché 
que pour ton bien. Ne déchire donc pas le voile qui cache l’Inconnaissable, car cela te 
rajoutera peine sur peine.

1	 Voir Ighathate Al-Lahfane Mine Massayid Ach-Chaytane d’Ibn Al-Qayyim (1/253).





245

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra - qu’Allah a agréé - rapporte que le 
Messager d’Allah a m dit:

1 	 “Allah ne regarde ni vos corps ni vos apparences,

2 	 mais ce qu’Il regarde ce sont vos cœurs”, en 
montrant sa poitrine du doigt(1).

1	 Moslim (4779).

38 L’importance des 
œuvres du cœur 

	 Zet ne me couvre pas d’ ignominie, le jour où l’ 
on sera ressuscité, le jour où ni les biens ni les 
enfants ne seront d’aucune utilité, sauf celui 
qui vient à Allah avec un cœur sain [[Sourate 
Ach-Chou’ara: 87-89].

	 ZLe plus noble d’ entre vous, auprès d’Allah, 
est le plus pieux[ [Sourate Al-Houjourate: 13]. 

	 Zet quand tu les vois, leurs corps t'émerveillent; 
et s’ ils parlent, tu écoutes leur parole[ [Sou-
rate Al-Mounafiqoune: 4].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est cer-
tainement ‘AbdAr-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawsi 
Al-Azdi Al-Yamani. Il embrassa l’Islam l’année de 
la bataille de Khaybar, soit en l’an 7 de l’Hégire, et 
il était constamment en compagnie du Prophète 
m afin d’ acquérir la science et de mémoriser les 
hadiths, devenant ainsi le Compagnon ayant narré 
le plus de hadiths. Il est mort à Médine en l’an 58 
de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267). 

Ce qui est pris en considération chez une per-
sonne, ce n’est pas la beauté de l’apparence et du 
corps, mais la foi ou la mécréance qui se trouve 
dans le cœur.



246

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m affirme qu’ Allah ne demandera pas de comptes au serviteur pour son 
apparence, son aspect et la force de son corps. Il n’y a en effet pas de différence entre un 
blanc et un noir, ni entre un riche et un pauvre, ni entre un fort et un faible. Il se peut qu’un 
serviteur ait un beau visage et un corps bien proportionné, qu’il soit éloquent et que son 
discours soit agréable, mais qu’il n’ait aucune valeur auprès d’Allah, conformément à ce 
qu’ Allah dit au sujet des hypocrites: )et quand tu les vois, leurs corps t’émerveillent; et 
s’ils par lent, tu écoutes leur parole[ [Sourate Al-Mounafiqoune: 4].

2 	 Ce qui est pris en compte par Allah C’est ce qu’il y a dans le cœur qui est le siège de la 
piété et de la foi, et la différence de mérite entre les gens n’est due qu’à la piété et aux 
œuvres vertueuses. Allah dit: )Le plus noble d’ entre vous, auprès d’Allah, est le plus 
pieux[ [Sourate Al-Houjourate: 13].

Pour sa part, le Prophète a dit: “Un Arabe n’ est pas supérieur à un non Arabe, tout 
comme un non Arabe n’est pas supérieur à un Arabe et un blanc n’est pas supérieur à 
un noir de la même manière qu’un noir n’est pas supérieur à un blanc, si ce n’est par la 
piété”(1).

Il se peut qu’un serviteur soit laid et d'apparence vilaine, mais qu’il jouisse d’un statut 
éminent auprès d’Allah. Le Prophète m dit en effet: “Il se peut qu’un homme hirsute 
repoussé aux portes fasse serment par Allah et qu’Allah le libère de son serment”33. 
Toutefois les gens se servent de ce hadith comme argument afin d’abroger les œuvres 
et les obligations et prétendent que si le cœur est rasséréné par la foi, cela le dispense 
d’œuvrer. Or ceci est invalide, car l’œuvre fait partie de la foi et la foi d’un individu n’est 
valide que par les œuvres.

1	 Ahmad (23489).

246



247247



248

Suivi

1 	 (1) Ce hadith démontre qu’il ne faut pas tenir compte des apparences et de l’image, le 
serviteur ne doit pas s’empresser de juger quelqu’un sur la base de son apparence, les 
apparences sont en effet souvent trompeuses.

2 	 (1) On déduit de ce hadith que l’être humain ne doit pas accorder une importance exagérée 
à l’entretien de son apparence et de son image au point de se désintéresser de ce que 
contient son cœur. Il doit plutôt accorder une importance modérée à l’entretien de son 
corps et accorder le plus grand de son intérêt à ce qui fera la différence sur la Balance: la 
vertu et la droiture du cœur.

3 	 (2) Le Prophète m affirma la nécessité de purifier son cœur et de le débarrasser des maux, 
des ambiguïtés et de ce qui pourrait y introduire de l’associationnisme et de l’amour pour 
ce bas monde, car c’est le cœur qui sera scruté par Allah.

4 	 (2) Le musulman doit améliorer son intention, c’est en effet elle le critère principal de 
récompense ou de punition, et il doit être patient alors qu’il tente de l’améliorer et endurer la 
peine que cela implique. En effet, la tâche est rude. Par ailleurs, les prédécesseurs apprenaient 
à avoir une bonne intention aussi méticuleusement que vous apprenez à œuvrer(1).

5 	 (2) S’atteler à améliorer et à rectifier son cœur est la première chose sur laquelle ceux 
qui cheminaient vers Allah comptaient, et examiner et guérir ses maladies est le premier 
rite accompli par les adorateurs. En effet, le cœur est pour les autres membres tel un 
roi commandant ses soldats, les faisant bouger sous ses ordres et les utilisant comme 
il le veut. Ils sont en effet tous sous sa domination et son autorité et c’est de lui qu’ils 
acquièrent la droiture ou la déviance. Ils suivent donc ce qu’il veut, puisqu’il est leur roi, et 
ils exécutent ce qu’il leur ordonne(2).

6 	 (2) C’est pour son intention que le serviteur mérite d’être récompensé ou puni. En effet, il 
arrive qu’un être humain accomplisse une œuvre vertueuse, mais en ayant une intention autre 
que celle de satisfaire Allah. Il est donc puni pour cela au lieu d’être récompensé. À l’inverse, 
il arrive qu’un être humain ait l’intention d’accomplir une œuvre vertueuse, mais qu’il ne 
réussisse pas à l’accomplir. Il est alors récompensé pour sa seule intention. L’être humain doit 
donc avoir continuellement de vertueuses intentions et s’efforcer de rectifier son intention.

7 	 (2) Les prédicateurs et éducateurs doivent orienter les regards et l’intérêt des gens vers 
la manière de se préoccuper de son cœur et de soigner ses maladies.

8 	 (2) Le musulman doit adopter la mesure agréée par Allah, à savoir que le mérite dépend 
de la pratique religieuse, de la ferveur de la foi et de la piété et non de l’apparence, du 

1	 Voir Ihya ‘Ouloum Ad-Dine d’Abou Hamid Al-Ghazali (4/364).

2	 Voir Ighathate Al-Lahfane Mine Massayid Ach-Chaytane d’Ibn Al-Qayyim (1/5).



249

fait que le corps soit bien proportionné, de l’éloquence, de la richesse, du prestige social 
ou autre.

9 	 (2) Le critère de la religion et de la piété est le plus important pour le musulman. Il convient 
donc que l’homme le prenne en considération lorsqu’il recherche une épouse et que la 
femme le prenne en considération lorsqu’un prétendant la demande en mariage. Il en est 
de même pour celui qui recherche un employé ou un associé ou bien celui qui recherche un 
locataire pour son logement, etc. Il doit en effet choisir quelqu’un de pieux et de fervent.

10 	 (2) Le cœur, à l’image du corps, tombe malade et sa guérison se fait par le repentir. 
Il rouille aussi tout comme rouille un miroir et il redevient pur grâce à l’évocation. Il se 
dénude également tout comme se dénude le corps et son vêtement est la piété. Il connaît 
la faim et la soif comme le corps et sa nourriture et sa boisson sont la connaissance, 
l’amour, la confiance, le retour auprès d’Allah et le service(1).

11 	 (2) Le fait que le Prophète m ait pointé du doigt sa noble poitrine est une gestuelle qui 
a un effet sur l’auditoire et imprime l’information dans l’esprit de ceux à qui il s’adresse. 
Il est donc recommandé d’utiliser certaines gestuelles corporelles lorsque l’on enseigne, 
sensibilise, appelle les gens à l’Islam.

12 	 Joulaybib était un Compagnon du Prophète m d’apparence laide et de petite taille à 
qui le Prophète m avait proposé de se marier et il dit: “Tu trouves donc que je suis une 
marchandise invendable”. Le Prophète m lui répondit alors: “Mais pour Allah, tu n’es pas 
une marchandise invendable”. Il l’envoya vers un foyer des Ansar afin de demander leur 
fille en mariage et les parents furent surpris, mais la jeune fille s’empressa d’accepter 
en guise d’obéissance à l’ordre d’Allah. Peu de temps plus tard, Joulaybib sortit afin de 
répondre à l’appel du jihad et le Prophète m ne le retrouva pas après la fin du combat. Il 
finit par le retrouver mort en martyr entouré de sept polythéistes qu’il avait tués avant de 
mourir et il dit alors: “Celui-là fait partie de moi et je fais partie de lui”. Suite à cela, son 
épouse devint parmi les plus riches des gens(2).

1	 Voir Al-Fawa’id d’Ibn Al-Qayyim (p.98).

2	 Voir Al-Isti’ab Fi Ma'rifat Al-As’hab d’Ibn ‘Abd Al-Barr (1/272) et Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (2/222).

Tu vois un homme maigre et tu le méprises, alors que ses 
vêtements abritent un lion téméraire.
À l’inverse, un homme bien bâti te plaît et lorsque tu 
l’éprouves il te déçoit.
La taille n’est pas un mérite pour les hommes, mais leur 
mérite réside plutôt dans la générosité et le bien.

Un poète a dit:





251

Hadith
Les Versets

Le Narrateur

Résumé

Anas, dont Allah est satisfait, rapporte que le 
Prophète m a dit:

1 	 “Celui qui possède ces trois caractéristiques 
goûtera à la douceur de la foi:

2 	 Qu’Allah et Son Messager lui soient plus chers que 
n’importe quoi d’autre,

3 	 qu’il n’aime quelqu’un que pour Allah

4 	 et qu’il déteste retourner dans la mécréance aussi 
intensément qu’il déteste être jeté dans le feu.”(1)51

1	 Al-Boukhari (16) Moslim (43).

39
L’adoration d’Allah 
en ce qui concerne 
l’amour, la détestation, 
l’alliance et le désaveu 

	 ZÔ les croyants! Quiconque parmi vous apostasie 
de sa religion... Allah va faire venir un peuple qu’Il 
aime et qui L’aime, modeste envers les croyants 
et fier et puissant envers les mécréants, qui lutte 
dans le sentier d’Allah, ne craignant le blâme 
d’aucun blâmeur.. Telle est la grâce d’Allah. Il la 
donne à qui Il veut. Allah est Immense et Omnis-
cient. Vous n’avez d’autres alliés qu’Allah, Son 
messager, et les croyants qui accomplissent la 
prière (Salate), s’acquittent del’aumône (Zakate) 
et s’inclinent (devant Allah). Et quiconque prend 
pour alliés Allah, Son messager et les croyants 
[réussira], car c’est le parti d’Allah qui sera victo-
rieux [ [Sourate Al-Mâ`ida: 54-56].

	 ZÔ vous qui croyez! Ne prenez pas pour alliés, vos 
pères et vos frères s’ils préfèrent la mécréance à la 
foi. Et quiconque parmi vous les prend pour alliés... 
ceux-là sont les injustes. Dis: Si vos pères, vos en-
fants, vos frères, vos épouses, vos clans, les biens 
que vous gagnez, le négoce dont vous craignez 
le déclin et les demeures qui vous sont agréables, 
vous sont plus chers qu’Allah, Son messager et la 
lutte dans le sentier d’Allah, al attendez qu’Allah 
fasse venir Son ordre. Et Allah ne guide pas les 
gens pervers[ [Sourate At-Tawbah: 23-24]. 

	 ZQuiconque a renié Allah après avoir cru... - sauf 
celui qui y a été contraint alors que son cœur de-
meure plein de la sérénité de la foi - mais ceux qui 
ouvrent délibérément leur cœur à la mécréance, 
ceux-là ont sur eux une colère d’Allah et ils ont un 
châtiment terrible. Il en est ainsi, parce qu’ils ont 
aimé la vie présente plus que l’au -delà. Et Allah, 
vraiment, ne guide pas les gens mécréants. Voilà 
ceux dont Allah a scellé les cœurs, l’ouïe, et les 
yeux. Ce sont eux les insouciants. Et nul doute que 
dans l’au -delà, ils seront les perdants[ [Sourate 
An-Nahl: 106- 109].

Il s’agit d'Abou Hamzah Anas ibn Mâlik ibn an-
Nadr Al-Ansârî, l’imam, le mufti, le récitateur, le 
savant du hadith, le narrateur majeur de hadith, 
le serviteur du Messager d’Allah m et de ses 
proches et derniers Compagnons de Bassora à 
mourir. Il était âgé de dix ans lorsque le Messager 
d’Allah m arriva à Médine et avait vingt ans lors-
qu’il est mort. Il participa à plus d’une bataille avec 
lui et prêta le serment d’allégeance sous l’arbre. Il 
est mort en l’an 93 de l’Hégire(1) 52.

1	 Voir sa fiche biographique dans Siyar 
A’lâm an-Noubalâ` d’Adh-Dhahabî (4/ 
417-423), Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (1/231), Mou’jam as-Sahaba 
d’Al-Baghawî (1/43) et Ousd al-Ghâbah 
d’Ibn Al-Athir (1/151-153).

Le Prophète m nous informe de trois caracté-
ristiques qui, lorsqu’elles sont présentes chez 
quelqu’un, celui-ci goûte à la douceur de la foi. 
Ces caractéristiques sont: qu’Allah et Son Mes-
sager m lui soient plus chers que n’importe quoi 
d’autre, qu’il n’aime quelqu’un que pour Allah 
et non pour une position ou un intérêt, et que le 
retour à la mécréance soit ce qu’il déteste le plus. 
En effet, tout comme il déteste entrer dans le 
feu, il déteste la mécréance et ce qui conduit à la 
mécréance.



252

Compréhension (fiqh)
Ce hadith fait partie des fondements de l’Islam et parmi les enseignements qui s’y 
trouvent, il y a:

1 	 Il nous informe que lorsque l’être humain réunit trois caractéristiques, il goûte à la douceur 
de la foi, c’est-à-dire un goût que l’âme ressent comme lorsqu’elle ressent le goût sucré 
de la nourriture. On retrouve cela dans les autres paroles du Prophète m: “Goûte à la 
douceur de la foi celui qui se satisfait d’Allah comme Seigneur, de l’Islam comme religion 
et de Mohammad comme messager”(1). Cette douceur est la tranquillité que ressent le 
croyant, le sentiment d’être illuminé par la connaissance d’Allah et de Son Messager 
m(2)54, le plaisir d’accomplir des actes d’obéissance, d’endurer les difficultés que l’on 
peut ressentir pour satisfaire Allah et Son Messager et de préférer ces difficultés aux 
jouissances de ce bas monde(3).

“Par ailleurs, la foi est ce qui nourrit les cœurs et ce qui les rend plus forts, de la même 
façon que la nourriture et la boisson nourrissent les corps et les rendent plus forts. Le 
corps ne ressent la douceur de la nourriture et de la boisson que lorsqu’il est en bonne 
santé, tandis que quand il est malade, il ne ressent plus la douceur de la nourriture et de 
la boisson qui lui sont utiles. Au contraire, il peut même trouver agréable ce qui lui est 
nuisible et ne trouve cela agréable qu’à cause de sa maladie. Il en est de même pour le 
cœur qui, à cause de ses maladies et de ses maux, ne ressent pas la douceur de la foi. 
Mais dès qu’il se défait de la maladie des passions qui égarent et des désirs illicites, il se 
remet à ressentir la douceur de la foi. Puis quand il retombe malade, il ne ressent plus la 
douceur de la foi, et trouve un certain contentement dans les passions et les actes de 
désobéissance qui provoquent sa perte. Si sa foi était complète, il ressentirait sa douceur 
et se passerait du contentement qu’il éprouve dans les actes de désobéissance”(4).

2 	 La première de ces qualités est “qu’Allah et Son Messager lui soient plus chers que 
n’importe quoi d’autre”. Ce qui est signifié par l’amour d’Allah et de Son Messager m, c’est 
le sentiment que l’être humain éprouve dans son cœur et lui fait souvent mentionner son 
bien-aimé, ressentir qu’il lui manque, faire ce qu’il aime et s’abstenir de ce qu’il déteste. 
Cet amour ne cesse de croître jusqu’à ce qu’il soit plus fort que tout autre amour. Mieux 
encore, cela implique de préférer tout ce que veut son bien-aimé même au détriment de 
la passion de l’âme.

1	 Moslim (34) d’après Al-‘Abbâs ibn ‘Abd al-Mouttalib - qu’Allah a agréé.

2	 Voir Al-Moufhim Li-mâ Achkal Min Talkhîs Kitâb Moslim d’Abou al-‘Abbâs Al-Qourtoubî (1/210).

3	 Voir Al-Minhâj Charh Sahih Moslim ibn al-Hajjâj d’An-Nawawî (2/13).

4	 Fath al-Bârî d’Ibn Rajab (1/50-51).



253

En outre, cet amour doit être plus fort que tout autre amour dans le cœur du musulman, 
sinon le serviteur s’expose à la colère et la punition d’Allah: ) Dis: Si vos pères, vos 
enfants, vos frères, vos épouses, vos clans, les biens que vous gagnez, le négoce dont 
vous craignez le déclin et les demeures qui vous sont agréables, vous sont plus chers 
qu’Allah, Son messager et la lutte dans le sentier d’Allah, alors attendez qu’Allah fasse 
venir Son ordre. Et Allah ne guide pas les gens pervers( [Sourate At-Tawbah: 24]. Le 
Prophète m a également dit: “L’un de vous n’aura pas la foi avant que je ne sois pour lui 
plus cher que ses parents, ses enfants et tous les gens”(1).

3 	 La deuxième qualité est qu’Allah arbitre son amour. Ainsi le musulman n’aime quelqu’un 
pour rien d’autre que le fait qu’Allah l’aime ou a ordonné de l’aimer. Il est d’ailleurs dit 
dans un hadith:

“Le nœud le plus ferme de l’Islam est d’aimer pour Allah et de détester pour Allah”(2). 
On ne cesse de se soumettre à Allah jusqu’à ce qu’Il soit l’arbitre dans tout amour, 
conformément à ce que dit Allah: )Certes, vous avez eu un bel exemple [à suivre] en 
Abraham et en ceux qui étaient avec lui, quand ils dirent à leur peuple: “Nous vous 
désavouons, vous et ce que vous adorez en dehors d’Allah. Nous vous renions. Entre 
vous et nous, l’inimitié et la haine sont à jamais déclarées jusqu’à ce que vous croyiez 
en Allah, seul”.( [Sourate Al-Moumtahana: 4]. Le Prophète a également dit dans un 
hadith: “Celui qui aime pour Allah et déteste pour Allah, donne pour Allah et prive pour 
Allah a la foi complète”(3).

4 	 La troisième qualité est de détester entrer dans la mécréance et les actes de désobéissance 
- que l’on y soit déjà entré auparavant ou pas. En effet, celui qui a véritablement la foi et 
s’attache à l’amour d’Allah et de Son Messager m ressent le délaissement des délices de la foi 
en Allah comme un enfer qu’il déteste aussi intensément qu’il déteste être jeté dans le feu(4).

La part obligatoire de détestation des péchés est de s’en détourner, de s’en éloigner et 
de prendre la ferme résolution de ne pas les commettre, car on a conscience de la colère 
d’Allah. Quant au fait de pencher pour une certaine catégorie de péchés sans chercher à 
les aimer ni à les commettre, alors cela n’est pas reproché à l’être humain. En effet, Allah 
fit l’éloge de celui qui défend à son âme de suivre ses passions et ceci prouve que l’âme 
peut pencher vers ce qui est interdit, mais le croyant doit se défendre de le commettre(5).

1	 Al-Boukhari (15) Moslim (44), d’après Anas ibn Mâlik - qu’Allah a agréé.

2	 Ahmad (18524) d’après Al-Barâ` ibn ‘Âzib - qu’Allah a agréé.

3	 Abou Dawoud (4681) d’après Abou Umâma Al-Bâhilî.

4	 Voir le commentaire de Riyâd as-Sâlihîn d’Ibn ‘Othaymîne (3/260).

5	 Voir Fath al-Bârî Charh Sahih Al-Boukhari d’Ibn Rajab Al-Hanbalî (1/58).



254

Suivi

1 	 Oum Soulaym emmena son fils Anas ibn Mâlik au Prophète m afin qu’il le prenne comme 
serviteur, ce qui démontre l’immense amour qu’elle portait au Messager d’Allah m. En 
effet, elle emmena son fils, la prunelle de ses yeux, qui était libre et pas un esclave, afin 
qu’il devienne un serviteur sans aucune contrepartie. Nous concernant, qu’avons-nous 
donné pour la religion du Messager d’Allah m, pour ses hadiths et pour sa Sounna?

2 	 Dans son hadith, le Prophète m utilise un style dans lequel se mêlent suspense et séduction, 
et dans lequel il attire l’attention sur quelque chose. Il commença ainsi par restreindre les 
qualités à un nombre déterminé afin que celui qui écoute reste attentif jusqu’à ce qu’il les 
énumère. Il prononça le mot douceur [de la foi] afin que l’être humain s’efforce d’acquérir 
ces caractéristiques et jouisse de ce plaisir. Les prédicateurs, les orateurs et les prêcheurs 
doivent donc s’efforcer de passionner les gens quand ils s’adressent à eux.

3 	 À chaque fois que tu ressens que tu n'œuvres pas suffisamment, approfondis dans 
ton cœur l’amour pour Allah et pour Son Messager m. On rapporte d’Anas - qu’Allah a 
agréé - qu’un homme questionna le Prophète m au sujet de l’Heure et le Prophète m lui 
demanda: “Qu’as-tu préparé pour cela?”. L’homme répondit: Rien, si ce n’est que j’aime 
Allah et Son Messager m. Le Prophète m lui dit alors: “Tu seras avec qui tu aimes”. Anas 
dit ensuite: Rien ne nous a plus réjoui que les paroles du Prophète m: “Tu seras avec qui 
tu aimes” et moi j’aime Allah, Son Messager, Abou Bakr et ‘Omar. J’espère être avec eux 
[dans l’au-delà] même si je n’accomplis pas les mêmes œuvres qu’eux(1).

4 	 À chaque fois que tu apprends que quelqu’un a accompli quelque chose pour son bien-
aimé, accomplis quelque chose de plus grandiose pour Allah et Son Messager m. Il y a 
des degrés d’amour: certains conduisent à s’acquitter des obligations et à s’abstenir des 
interdits et d’autres à accomplir ce qui est recommandé et à s’abstenir de ce qui est ambigu.

5 	 Apprenons à nous-mêmes et à ceux qui nous entourent à accroître notre amour pour 
Allah et pour Son Messager m. Parmi les moyens qui permettent d’accroître l’amour qu’on 
a pour Allah, il y a le fait de connaître Ses Noms, Ses attributs et Ses actions parfaites, 
de méditer sur Sa magnifique création, de rappeler à l’âme Ses immenses bienfaits et 
Son immense miséricorde malgré l’immensité des péchés qu’elle commet. De même, on 
accroît l’amour qu’on a pour le Messager d’Allah m en le connaissant et en s’instruisant 
sur ses belles vertus, sur son éminente lutte, sur le fait que c’est grâce à lui si nous avons 
été guidés sur le chemin d’Allah, etc.

6 	 L’être humain a le pouvoir d’influer sur son âme pour qu’elle aime une chose ou qu’elle 
la déteste. Scrute donc ton âme et influe sur elle afin qu’elle aime le Messager d’Allah m 
plus que tout. Le Prophète m prit une fois la main de ‘Omar ibn al-Khattab - qu’Allah a 
agréé - et ‘Omar lui dit: Ô Messager d’Allah, je t’aime plus que tout, sauf moi-même. Le 
Prophète m lui répondit: “Non, par Celui qui tient mon âme dans Sa main, jusqu’à ce que 

1	 Al-Boukhari (3688) Moslim (2639).



255

tu m’aimes plus que toi-même.” ‘Omar dit: Par Allah, maintenant je t’aime plus que moi-
même. Le Prophète m dit alors: “Maintenant, ô ‘Omar(1)”.

7 	 Lorsque tu aimes un musulman, manifeste ton amour selon ce que tu peux, comme t’asseoir 
en sa compagnie, lui rendre visite ou lui offrir des présents. En effet, “un homme rendit 
visite à un de ses frères dans une autre ville et Allah lui envoya sur sa route un ange qui, 
lorsqu’il arriva auprès de lui, lui demanda: Où vas-tu? Il répondit: Je vais chez l’un de mes 
frères dans cette cité. L’ange lui demanda ensuite: As-tu quelque chose à lui demander? 
L’homme répondit: Non, mais je l’aime en Allah. L’ange lui dit alors: Je suis un messager et 
Allah m’a envoyé te dire qu’Il t’aime comme tu as aimé cet homme en Lui”(2).

8 	 Lorsque tu aimes un ami en Allah, veille à ce que cet amour soit constamment et 
exclusivement en Allah, car celui qui aime une personne pour un intérêt, l’amour cesse 
lorsque l’intérêt se réalise ou lorsqu’on désespère qu’il ne se réalise(3)65. L’amour parfait 
en Allah a pour caractéristiques que la bonté ne l’augmente pas, et que le rejet ne le 
diminue pas(4).

9 	 Habitue-toi à voir les actes de désobéissance comme des choses horribles et à les 
détester pour le sort détestable auquel ils conduisent et prends garde à ne pas y prendre 
goût et à ne pas les imaginer de manière positive, car les sentiments sont les clés du désir 
et le désir est la clé de l’action.

1	 Al-Boukhari (6632).

2	 Moslim (2567).

3	 Voir Al-Moufhim Li-mâ Achkal Min Talkhîs Kitâb Moslim d’Abou al-‘Abbâs Al-Qourtoubî (1/214).

4	 Voir Fath al-Bârî Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar Al-‘Asqalânî (1/62).

5	 Voir Sîrat Ibn Hichâm (1/512).

Tu désobéis au Seigneur alors que tu manifestes de l’amour pour Lui, ceci est impensable et 
aucune analogie ne peut l’expliquer.
Si ton amour était sincère, tu Lui aurais obéi, car l’amoureux obéit à son bien-aimé.
Chaque jour Il commence par te gratifier d’un bienfait et toi tu négliges d’être reconnaissant. 

Abou Qays Al-Ansârî - qu’Allah a agréé - raconte l’arrivée du Prophète m chez lui à Médine dans 
les vers suivants(1):
Il resta plus de dix ans chez les Qouraychites à rappeler et à rechercher des bien-aimés convenables.
Puis lorsqu’il vint à nous et qu’il s’établit ici, il fut réjoui et satisfait de sa vie à Taybah (Médine). 
Nous avons dépensé pour lui nos richesses licites et nous lui avons offert nos vies dans les batailles 
et les évènements malheureux.
Nous devenons les ennemis de tous ceux dont il est l’ennemi, même s’il s’agit de nos plus proches 
bien-aimés.

Un poète a dit:





257

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Sa’id Al-Khoudri - qu’Allah a agréé - rapporte 
que le Prophète m dit à ses Compagnons:

1 	 “Vous allez certainement suivre les voies de ceux 
qui sont venus avant vous,

2 	 empan par empan, coudée par coudée,

3 	 même s’ils entraient dans le terrier d’un uromastyx(1), 
vous les suivriez”.

4 	 On demanda: “Ô Messager d’Allah, s’agit -il des 
juifs et des chrétiens?”. Il répondit: “Et qui donc 
[autre qu’eux]?”(2).

1	 L'uromastyx ou lézard du désert est un paisible lézard herbivore à la 
queue impressionnante. Originaire du Sahara, on l’appelle également 
Dob en arabe.

2	 Al-Boukhari (3456) et Moslim (2669).

40 S’abstenir de 
ressembler aux 
désobéissants 

	 ZGuide-nous dans le droit chemin, Le chemin 
de ceux que Tu as comblés de faveurs, non 
pas de ceux qui ont encouru Ta colère, ni des 
égarés) [Sourate Al-Fatiha: 6-7].

	 ZLe moment n’ est-il pas venu pour ceux qui 
ont cru, que leurs cœurs s’humilient à l’évoca-
tion d’Allah et devant ce qui est descendu de 
la vérité [le Coran]? Et de ne point être pareils 
à ceux qui ont reçu le Livre avant eux. Ceux-ci 
trouvèrent le temps assez long et leurs cœurs 
s’endurcirent, et beaucoup d’entre eux sont 
pervers[ [Sourate Al-Hadid: 16].

Il s’agit d’Abou Sa’id, Sa’d Ibn Malik Ibn Sinane 
Al-Ansari Al-Khazraji Al-Madani Al-Khoudri. Il 
participa à la bataille du Fossé et aux batailles 
suivantes. Au total, il participa à douze batailles 
aux côtés du Messager d’Allah m et assista au 
serment d’allégeance d’Ar-Ridwane. Faisant partie 
des mémorisateurs ayant rapporté de nombreux 
hadiths du Prophète m et des savants de mérite 
et de raison, il fut mufti pendant quelque temps et 
est mort en l’an 74 de l’Hégire(1).

1	 Voir Tadhkirate Al-Houffadh d’Adh-Dhahabi (1/36), Al-Issaba 
Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (3/85), Al -Bidaya wa An-Ni-
haya d’Ibn Kathir (9/3,4) et At -Tabaqate Al-Kabir d’Az-Zohri 
(5/350).

Le Prophète m nous informe que les membres 
de sa communauté imiteront les communautés 
précédentes que sont les juifs et les chrétiens 
dans leurs innovations religieuses et actes de dé-
sobéissance qu’ils commettent. Ils les imiteront de 
manière complète et les suivront aveuglément.



258

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m nous informe que les membres de sa communauté suivront le chemin et 
la méthode des communautés précédentes dans leurs innovations religieuses et les actes 
de désobéissance qu’ils commettent et les imiteront aveuglément. Ceci a effectivement 
eu lieu après lui, puisque de nombreuses personnes succombèrent aux ruses religieuses, 
à la pratique de l’usure, à l’imitation de leurs manières de s’habiller, à l’exécution des 
peines sur les faibles et non sur les riches, etc. De même, certains ont fini par adorer des 
hommes vertueux, et ont délaissé l’adoration d’Allah(1).

2 	 Ses paroles: “empan par empan, coudée par coudée” est une comparaison qui renforce 
la signification [de ce qui a été dit précédemment], dans le sens où certains parmi les 
membres de sa communauté imiteront les mécréants en toute chose. Il dit d’ailleurs dans 
un autre hadith: "Il va arriver aux membres de ma communauté exactement ce qui est 
arrivé aux israélites, comme deux sandales qui se suivent, au point que s’il y en a parmi 
eux qui ont ouvertement des rapports sexuels avec leurs mères, il s’en trouverait certains 
de ma communauté qui le feraient également”(2). L’idée à retenir de ce hadith est que les 
musulmans les imiteront dans leurs actes de désobéissance et leurs transgressions et 
non dans leur associationnisme et leur mécréance en Allah(3).

Le fait que le Prophète m nous ait informés de cela ne signifie pas qu’il approuve cela, 
mais qu’il met en garde les musulmans, puisqu’il ordonna dans plus d’un hadith de ne pas 
leur ressembler(4).

3 	 Ensuite le Prophète m compara cette imitation et ce suivi des communautés précédentes 
avec leur entrée dans le terrier d’un uromastyx - qui est un animal connu ressemblant 
au varan(5)24 - et les nombreux musulmans s’engouffrant derrière eux dans ce terrier. Le 
Prophète m ne choisit le terrier de l’uromastyx pour sa comparaison que parce que ce 
terrier est très petit et malodorant. Le Prophète m voulait ainsi dire que s’ils entraient 
dans un lieu exigu et puant, vous les suivriez, ce qui est la conséquence du fait de les 
imiter dans leurs actes de transgression, leurs turpitudes et leurs perversions que la 
nature saine réprouve(6)25.

1	 Voir Fayd Al-Qadir d’Al -Manawi (5/261) et Touhfate Al-Ahwadhi bi-Charh Jami’ At-Tirmidhi d'Al-Moubarakfouri 
(6/340).

2	 21 At-Tirmidhi (2641).

3	 22 Voir ‘Omdat Al-Qari Charh Sahih Al-Boukhari d’Al-’Ayni (16/43) et Irchad As-Sari li-Charh Sahih Al-Boukhari d’Al- 
Qastalani (5/421).

4	 23 Voir le commentaire de Riyad As-Salihine par Ibn ‘Othaymine (3/494).

5	 24 Voir Hayat Al-Hayawane Al-Kubra d’Ad-Doumayri (2/107).

6	 25 Voir ‘Omdat Al-Qari Charh Sahih Al-Boukhari d’Al-’Ayni (16/44) et Irchad As-Sari li-Charh Sahih Al-Boukhari d’Al- 
Qastalani (5/422).



259

4 	 Les Compagnons demandèrent: Veux-tu parler des juifs et des chrétiens, ô Messager 
d’Allah? Cette interrogation exprime l’étonnement et la désapprobation, car pour les 
Compagnons il est grave que certains parmi les membres de cette communauté imitent 
les juifs et les chrétiens malgré leur égarement et après qu’Allah nous a fait la faveur de la 
guidée et du monothéisme. Le Prophète m répondit en confirmant cela, car s’il ne s’agit 
pas des juifs et des chrétiens, de qui d’autre peut-il s’agir?

Ce dont le Prophète m nous informe ici, est dit en des termes généralisants, mais qui ont 
une portée spécifique. Ce ne sont pas tous les musulmans qui imiteront les communautés 
précédentes, puisqu’il y a parmi eux ceux qui se conforment à leur religion, des hommes 
de religion et des savants. Ce hadith signifie plutôt qu’il y aura certains parmi vous qui 
imiteront les communautés précédentes(1)26.

1	 Voir Al-Qawl Al-Moufid ‘Ala Kitab At-Tawhid (1/464).



260

Suivi

1 	 (1) Le Prophète m s’adressa aux Compagnons en disant: “Vous allez certainement suivre 
les voies de ceux qui sont venus avant vous”, bien que les Compagnons étaient les 
moins susceptibles d’imiter les juifs et les chrétiens qui les ont précédés, et que cette 
imitation n’a commencé à apparaître que dans les générations qui leur ont succédé. Cela 
démontre l’unité de la communauté et le fait qu’il est demandé aux membres de celle-ci 
de s’entraider afin de parvenir au vrai.

2 	 (2) Le Prophète m utilisa des comparaisons et des illustrations qui rendent plus accessibles 
les concepts énoncés et permettent d’affirmer des choses en usant du style le plus doux. 
Il convient donc que les prédicateurs et les savants recourent à ces illustrations originales 
qui captivent les esprits et séduisent les cœurs.

3 	 (1) Le Prophète m se garda de mentionner par leurs noms les mécréants et les pervers 
et s’est contenté de faire allusion à eux en disant: “ceux qui sont venus avant vous”. Il est 
donc recommandé de ne pas mentionner leurs appellations, sauf en cas de nécessité, 
comme lorsqu’on raconte certains récits ou nouvelles qui les concernent afin que celui qui 
les écoute en déduise des enseignements.

4 	 (1) L’être humain doit prendre garde à ne pas imiter les non musulmans dans ce qui leur 
est spécifique comme la nourriture, l’habillement et autres, et à plus forte raison dans 
les adorations, les rites et les traditions religieuses. Il doit plutôt se différencier d’eux du 
mieux qu’il peut.

5 	 (1) Sois rassuré par un tel hadith, car il renforce le cœur du croyant en raison de ce qu’il 
comporte comme preuves de la prophétie du Messager m. En effet, l’imitation qui a été 
annoncée par lui a eu lieu et des musulmans ont bel et bien imité les mécréants dans ce 
qui relève de la religion et de la vie terrestre. Ceci fait partie de ce qui raffermit notre foi 
en Allah et en Son Messager.

6 	 (1) Le Prophète m nous a avertis contre le fait de suivre les voies de ceux qui sont venus 
avant nous et cet avertissement vise à rendre la faction triomphante plus nombreuse et 
plus ferme et à raffermir sa foi. De quelle faction veux-tu donc faire partie?

7 	 (1) Ce hadith évoque l’épreuve de l’imitation et son mauvais dénouement. Il met également 
en évidence ce que l’imitation cause comme malheurs, catastrophes et perte d’identité 
des jeunes générations et leur assimilation à des identités faites d’égarement et de 
dissolution morale.



261

8 	 (2) Comparer l’imitation à l’entrée dans le terrier d’un uromastyx démontre que certains 
actes des communautés précédentes sont rejetés par la saine nature et désapprouvés 
par la raison. Or malgré cela, il y a des musulmans qui les imitent quand même. Louange 
donc à Allah pour les bienfaits de la raison et de la foi.

9 	 Le Coran et la Sounna démontrent qu’il ne cessera d’y avoir dans cette communauté une 
faction fidèle à la vérité jusqu’à la survenue de l’Heure(1)27, qu’Allah ne cessera d’amener 
dans cette religion des gens qu’Il utilise de manière à ce qu’ils Lui obéissent(2)28 et que les 
membres de la communauté ne s’accorderont jamais sur un égarement(3)29. Il convient 
donc que le musulman s’efforce d’en faire partie.

10 	 Les Compagnons ont exprimé de la réprobation lorsqu’il leur a été dit que certains 
musulmans imiteront et suivront les juifs et les chrétiens, alors qu’il est évident qu’ils sont 
des égarés et des fourvoyés. Il ne fait donc aucun doute que celui qui les imite est plus 
ignorant et égaré qu’eux, car il suit des égarés et des fourvoyés après qu’on lui a explicité 
le vrai et la guidée.

1	 Moslim (4988) d’après Thawbane qui rapporte que le Prophète m dit: “Il ne cessera d’y avoir une faction de ma 
communauté victorieuse et se conformant au vrai et que nul mal n’atteint de ceux qui s’oppose à elle, jusqu’à ce que 
survienne la décision d’Allah alors qu’elle sera restée ainsi.”

2	 Ahmad (17787) et Al-Boukhari dans At-Tarikh Al-Kabir (9/61) ont référencé un hadith déclaré bon par Al-Albani dans 
Sahih Al-Jami’ (7692) dans lequel il est rapporté qu’Abou ‘Inaba Al-Khawlani dit: J’ai entendu le Messager d’Allah dire: 
“Allah ne cessera d’amener dans cette religion des gens qu’Il utilise de manière à ce qu’ils Lui obéissent jusqu’au Jour 
de la Résurrection”.

3	 Ahmad dans le Mousnad (27224), At-Tirmidhi (2167) ont référencé un hadith déclaré bon par Al-Albani sans la der-
nière partie, dans lequel Ibn ‘Omar rapporte que le Messager d’Allah m a dit: “Allah ne rassemblera pas ma commu-
nauté - ou: la communauté de Mohammed - autour d’un égarement et la Main d’Allah est avec le groupe, tandis que 
celui qui s’en écarte ira au Feu”.

Celui qui adopte l’Islam comme religion obtient une part des 
deux demeures qui ne finira ni ne disparaîtra.
Tandis que celui qui n’a comme ambition que ce bas monde, 
sa main droite est vouée à la perte lorsqu’il fraude dans la 
pesée.
Nous avons une qibla [et une religion] dont nous faisons 
vivre les préceptes, dont nous respectons les limites et que 

nous protégeons de nos vies.

Un poète a dit:





263

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra - qu’Allah a agréé - rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Empressez-vous d’œuvrer, car [viendront] des 
troubles tels des couches d’une nuit obscure.

2 	 Un homme s’y réveillera le matin croyant et il se 
retrouvera mécréant le soir ou bien il sera croyant 
le soir et se retrouvera mécréant le lendemain 
matin,

3 	 et il vendra sa religion contre quelques biens de ce 
bas monde.” Référencé par Moslim(1).

1	 Moslim (118).

41
Eviter l’apostasie, 
la mécréance et 
l’associationnisme 
majeur 

	 ZEt concourez au pardon de votre Seigneur, et 
à un Jardin (paradis) large comme les cieux et 
la terre, préparés pour les pieux[ [Sourate Âl-’ 
Imrane: 133].

	 ZEt craignez une calamité qui n'affligera pas 
exclusivement les injustes d'entre vous. Et 
sachez qu’Allah est dur en punition [[Sourate 
Al-Anfâl: 25].

	 ZÔ vous qui avez cru! Que ni vos biens ni vos 
enfants ne vous distraient du rappel d’Allah. 
Et quiconque fait cela... alors ceux-là seront 
les perdants. Et dépensez de ce que Nous vous 
avons octroyé avant que la mort ne vienne à 
l’un de vous et qu’il dise alors: “Seigneur! si 
seulement Tu m’accordais un court délai: je fe-
rais l’aumône et serais parmi les gens de bien”. 
Allah cependant n’accorde jamais de délai 
à une âme dont le terme est arrivé. Et Allah 
est Parfaitement Connaisseur de ce que vous 
faites[ [Sourate Al-Mounâfiqoune: 9-11].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est sujet à 
désaccord. On dit que c’est‘Abd ar-Rahmane ibn 
Sakhr de la tribu de Daws, une subdivision de la 
tribu d’Al-Azd originaire du Yémen. Orphelin de 
père à sa naissance, il embrassa l’Islam l’année de 
la bataille de Khaybar, soit en l’an 7 de l’Hégire, et 
migra à Médine malgré la route semée d’em-
bûches. Il accompagna constamment le Prophète 
m et était célèbre pour sa narration des hadiths 
et ses fatwas. Ayant eu de nombreux disciples, il 
est le Compagnon ayant narré le plus de hadiths. 
Il est mort à Médine en l’an 58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (4/1770), Ousd al-Ghâba d’Ibn Al-Athir (3/357) et Al-
Isâbah Fî Tamyîz as-Sahâba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m recommande aux membres de 
sa communauté de s’empresser d’accomplir de 
bonne œuvres avant que ne se généralisent les 
troubles qui égarent l’être humain et affaiblissent 
sa foi. Il deviendra mécréant en l’espace d’une 
nuit alors que la foi emplissait auparavant son 
cœur.



Compréhension (fiqh)

264

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Messager d’Allah recommande aux croyants de se hâter d'accomplir des actes d’ 
adoration et des œuvres vertueuses avant la venue de troubles violen, et qui ressemblent 
à des pans de nuit obscure et très noire n’étant éclairée ni par la lumière de la lune ni par 
aucune autre lumière, et dans laquelle on ne distinguera pas le vrai du faux. Le Prophète   
a dit: “Pour ce qui est de votre communauté que voici, ce sont ses premières générations 
qui ont été épargnées, mais ses dernières générations subiront une épreuve et des choses 
que vous désapprouvez. Viendront alors des troubles durant lesquels certains réduiront 
d’autres en esclavageet viendra des troubles qui feront dire au croyant: “Ces troubles 
vont causer ma perte”, puis ces troubles se dissiperont et en apparaîtront d’autres qui 
feront dire au croyant: “Ce sont plutôt ceux-ci qui vont causer ma perte””(1).

Si le Prophète m incite à s’empresser d’accomplir des œuvres avant la survenue et la 
généralisation des troubles, c’est parce que les adorations en temps de troubles sont 
pénibles à accomplir pour l’âme. En effet, les gens seront préoccupés par ces troubles 
et cela les empêchera d’œuvrer. C’est pourquoi il dit: “L’adoration lorsque les gens 
s’entretuent, équivaut à une migration vers moi(2)”. Il dit également: “Il viendra un temps 
où celui parmi les gens qui est patient dans la pratique de sa religion sera tel un homme 
serrant une braise dans la main”(3).

2 	 Ensuite le Prophète m nous informe que ces troubles causeront beaucoup de mal à l’individu, 
car ils détourneront rapidement le musulman de sa religion, en l’espace d’un après-midi 
ou d’une matinée, “car les cœurs échappent facilement à l’emprise du vrai et aspirent 
beaucoup à trouver des issues le menant à l’égarement. Ainsi, lorsque leur est exposé 
quelque chose qui les mène à l’égarement, cette chose est pour eux un poison mortel et 
un mal contagieux”(4). “Et les malheurs et les adversités qui s’abattent sans interruption sur 
les cœurs corrompent ceux-ci, à cause de leur fréquence et de leur dureté”(5).

3 	 Dans de telles situations, l’être humain en arrive à vendre sa religion pour un vil prix, que 
ce prix prenne la forme d’argent, d’une fonction ou d’un autre avantage éphémère de ce 
bas monde.

1	 Moslim (1844) d’après ‘Abd Allah ibn ‘Amr ibn al-‘Ass - qu’Allah a agréés.

2	 Moslim (2948) d’après Ma’qil ibn Yassar - qu’Allah a agréé.

3	 At-Tirmidhî (2260) d’après Anas - qu’Allah a agréé.

4	 Voir Al-Ifsa ‘An Ma’ânî as-Sihâh d’Ibn Houbayra (8/163)

5	 Voir Al-Moufhim Limâ Achkal Min Talkhîs Kitâb Moslim d’Abou al-‘Abbas Al-Qourtoubî (1/326).



265

Suivi

1 	 Hâte-toi d’accomplir des œuvres vertueuses comme les adorations, l’apprentissage, 
l’enseignement, le mariage, l’entretien des liens de parenté et autres, et tâche de ne 
pas reporter cela au lendemain, à l’après lendemain, à lorsqu’on sera plus vieux, ou 
bien lorsque telle ou telle chose se produira, en pensant qu’on a encore le temps, car 
les troubles qui détourneront l’être humain de sa religion et de son adoration peuvent 
survenir à tout moment. Hâte-toi donc avant que les empêchements t’assaillent.

2 	 Il arrive souvent que l’être humain s’abstienne d’œuvrer et attende qu’il atteigne une 
perfection fantasmée et que de ce fait, il n’accomplisse rien de concret, comme celui qui 
reporte la publication d’un livre jusqu’à ce qu’il soit parfaitement achevé, reporte la remise 
d’un cadeau à son épouse jusqu’à ce qu’elle ait le plus parfait comportement, ou reporte 
la lecture du Coran et la glorification d’Allah jusqu’à ce qu’il soit dans le plus parfait des 
états. Il ne cesse ainsi de reporter jusqu’à ce qu’il soit pris par d’autres préoccupations, 
qu’il soit moins actif, ou qu’il rencontre un autre empêchement. S’il avait en revanche 
produit ce qu’il lui était possible de produire, il aurait beaucoup gagné.

3 	 Savoir prendre des initiatives est une compétence que l’être humain acquiert en 
s’y exerçant. Dans un premier temps, il trouvera cela pénible et considérera qu’il est 
incompétent, puis avec le temps cela lui paraîtra plus facile et il saura comment faire avec 
les moyens dont il dispose. Habitue-toi donc à prendre des initiatives vertueuses et fais 
cela de manière répétée: une parole agréable par ci, une aumône modeste par là ou bien 
un service fortuit et non planifié rendu à un proche ou à un étranger.

4 	 Connais Allah dans l’aisance et Il te connaîtra dans l’adversité. Ainsi prend l’initiative 
d’accomplir des œuvres vertueuses lorsque tu es disponible, que tu es en bonne santé et 
que tu es sain d’esprit, Allah te prémunira des troubles et des épreuves.

5 	 Le musulman doit souvent implorer Allah de le raffermir dans sa religion et de ne pas 
exposer son cœur aux troubles. D’ailleurs, le Prophète m disait souvent: “Ô Toi qui 
retournes les cœurs, raffermis mon cœur dans Ta religion”(1).

6 	 Pris dans les tourments des troubles, l’être humain peut ne pas avoir conscience de 
vendre sa religion en échange de quelques biens de ce bas monde. Il se peut en effet 
qu’il soit moins regardant dans une transaction, accepte une augmentation indue de sa 
richesse, médit d’autres personnes ou se tait lorsqu’on médit d'elles en sa présence afin 
de ne pas froisser son chef. Scrute donc tes agissements, rends des comptes à toi-même 
et ne ferme pas les yeux sur ce qui est préjudiciable à ta religion, car ta religion est ce que 
tu possèdes de plus précieux.

1	 Ahmad (12107), At-Tirmidhî (2140) et Ibn Mâja (3834).





267

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Mahmoud ibn Labid, qu’Allah a agréé, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit: 

1 	 “Ce que je crains le plus pour vous, c’est 
l’associationnisme mineur”.

2 	 On lui demanda: “Qu’est-ce que l’associationnisme 
mineur, ô Messager d’Allah?”. 

3 	 Il répondit: “C’est l’ostentation.

4 	 Allah - exalté soit-Il - leur dira le Jour de la 
Résurrection lorsque les gens seront rétribués pour 
leurs œuvres:

5 	 Partez vers ceux pour qui vous pratiquiez 
l’ostentation dans le bas monde et voyez si vous 
trouvez une rétribution chez eux”(1).

1	 Ahmad dans son Mousnad (23630) et Al-Bayhaqî dans Chou’ab al-
Îmane (6412). Ce hadith a été déclaré authentique par Al-Haythamî 
dans Majma’ az-Zawâ`id wa Manba’ al-Fawâ`id (1/102).

42 Eviter 
l’associationnisme 
mineur 

	 ZEt lorsque Louqmane dit à son fils tout en l’ 
exhortant: “Ô mon fils, ne donne pas d’ associé 
à Allah, car l’association à [Allah] est vraiment 
une injustice énorme”[[Sourate Louqmane: 13]. 

	 ZLes hypocrites cherchent à tromper Allah, 
mais Allah retourne leur tromperie (contre eux- 
mêmes). Et lorsqu’ils se lèvent pour la prière, 
ils se lèvent avec paresse et par ostentation 
envers les gens. À peine invoquent-ils Allah[ 
[Sourate An-Nissa: 142].

	 ZCertes dans la création des cieux et de la 
terre, dans l’ alternance de la nuit et du jour, 
dans le navire qui vogue en mer chargé de 
choses profitables aux gens, dans l’eau qu’Al-
lah fait descendre du ciel, par laquelle Il rend 
la vie à la terre une fois morte et y répand des 
bêtes de toute espèce dans la variation des 
vents, et dans les nuages soumis entre le ciel et 
la terre, en tout cela il y a des signes, pour un 
peuple qui raisonne[ [Sourate Al-Baqara: 264].

	 ZEn effet, il t’ a été révélé, ainsi qu’ à ceux qui 
t’ ont précédé: Si tu donnes des associés à 
Allah, ton œuvre sera certes vaine; et tu seras 
très certainement du nombre des perdants[ 
[Sourate Az- Zoumar: 65].

	 ZCeux qui veulent la vie présente avec sa 
parure, Nous les rétribuerons exactement selon 
leurs actions sur terre, sans que rien leur en 
soit diminué. Ceux-là qui n’ont rien, dans l’au 
-delà, que le Feu. Ce qu’ils auront fait ici-bas 
sera un échec, et sera vain ce qu’ils auront 
œuvré [ [Sourate Houd: 15-16].

	 ZIl ne leur a été commandé, cependant, que 
d’ adorer Allah, Lui vouant un culte exclusif[ 
[Sourate Al-Bayyina: 5].

Il s’agit d’Abou Nou’aym Mahmoud ibn Labid ibn 
‘Oqba Al-Ansârî Al-Awsî Al- Achhalî Al-Madanî. Il 
est né à Médine du vivant du Prophète m , mais 
il ne narra pas beaucoup de hadiths directement 
de lui en raison de son jeune âge et en rapporta 
plutôt de ‘Omar, ‘ Othmane et Râfi’ ibn Khadîj. 
C’est au sujet de son père que fut révéléle verset 
de la dispense pour celui qui ne peut pas jeûner. Il 
est mort à Médine en l’an 97 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Siyar 
A’lâm an-Noubala` d’Adh-Dhahabi 
(4/469), Ma’rifat as-Sahaba d’Abou 
Nou’aym ( 5/2524), Al-Isti'ab Fî Ma’ 
rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd al-Barr 
(3/1378), Ousd al-Ghâba d’Ibn Al-Athir 
(4/341).

Le Prophète m avertit contre l’ostentation et le 
fait de ne pas vouer une adoration exclusive à 
Allah. Il affirme ainsi que les conséquences de son 
ostentation est qu’Allah n’accepte pas ses œuvres 
et ne reçoit pas la rétribution prévue le Jour de la 
Résurrection, car en pratiquant cette ostentation, 
il a associé à Allah autre que Lui dans ses œuvres.



268

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m explique et met en garde contre quelque chose de grave qui rend 
les œuvres vaines et qu’il qualifia d’associationnisme mineur afin de les distinguer de 
l’associationnisme majeur qui fait sortir son auteur de la religion.

2 	 Les Compagnons présents l’interrogèrent au sujet de l’associationnisme mineur, car 
l’associationnisme proprement dit est connu et il consiste à attribuer un associé à Allah 
dans ce qui n’est réservé qu’à Allah. Seulement, la distinction entre majeur et mineur 
nécessite d’être expliquée et illustrée par un exemple.

3 	 Il leur répondit en leur donnant un exemple qui l’illustre et en les informant que ce qu’il 
craint le plus pour eux c’est l’ostentation qui consiste à ce que l’être humain affiche son 
adoration afin que les gens en aient connaissance et de ce fait fassent son éloge et disent 
du bien de lui.

Ceci est un exemple d’associationnisme mineur. Parmi les autres exemples 
d’associationnisme mineur, il y a le serment par autre qu’Allah, le fait que quelqu’un 
dise: “Ce que veut Allah et Untel”, le mauvais augure, les Rouqya détestables, ainsi que 
d’autres actes qui ne s’opposent pas radicalement au fondement du monothéisme, mais 
qui sont quand même des formes d’associationnisme(1).

Ces actes peuvent, en effet, le mener à l’associationnisme majeur. Lorsque l’être humain 
fait un serment par autre qu’Allah, il révère celui par lequel il fait ce serment, lorsqu’il croit 
aux devins qui prétendent connaître l’Inconnaissable, s’il est ostentatoire dans toutes ses 
œuvres ou dans ce qui fait partie du fondement de la religion, s’il croit que les talismans 
et les Rouqya, empêchent d’être atteint par le mal et guérissent les maladies, il tombe 
dans l’associationnisme majeur en commettant ces actes(2).

4 	 Puis le Prophète m affirma qu’Allah châtiera les gens qui sont coupables d’ostentation 
le Jour de la Résurrection, lorsqu’Il rétribuera toutes les créatures. Ils s’attendront à 
être rétribués pour leurs œuvres qui sont en apparence des adorations, mais qu’ils ont 
accomplies en ayant une intention autre que celle de satisfaire Allah.

1	 Voir At-Tawhid d’Ibn Rajab (p.23) ainsi que le commentaire de Kachf ach-Choubouhate suivi du commentaire d’Al- 
Oussoul as-Sitta d’Ibn ‘Othaymine (p.115).

2	 Voir Fath Dhî al-Jalâl wa al-Ikrâm bi-Charh Boulough al-Marâm d’Ibn ‘Othaymine (6/357).



269

5 	 Allah leur dira: Allez à ceux devant qui vous accomplissiez des actes d’adoration afin qu’ils 
vous voient et qu’ils entendent parler de vous, et voyez si vous trouvez auprès d’eux 
une rétribution pour vos agissements. Ceci est dit par ironie et raillerie afin de signifier 
qu’Allah rendra vaines leurs œuvres et les annulera. Le Prophète m dit en effet: “Allah 
- Gloire et Majesté à Lui - dit: Je suis celui qui me passe le plus de ce qu’on M’associe. 
Celui qui accomplit une œuvre à laquelle il associe autre que Moi, Je le délaisse avec son 
association”(1).

Le maximum que peut obtenir celui qui s’adonne à l’ostentation est un peu d’éloge suivi 
de malédiction. Le Prophète m dit en effet: “Celui qui veut qu’on parle de lui, Allah fera 
parler de lui, et celui qui veut être vu, Allah fera qu’il soit vu”(2). Cela signifie: Celui qui, 
lorsqu’il accomplit des œuvres, vise à ce que les gens entendent parler de lui, Allah fera en 
sorte que les gens entendent parler de lui et qu’ils voient ses œuvres. C’est la rétribution 
immédiate qu’il recevra de la part d’Allah. Il se peut au contraire qu’Allah fasse parler de 
lui en mal et que les gens voient de lui ce qu’il déteste(3). De plus, le Prophète m nous 
informe que les premières personnes avec lesquelles le feu sera attisé sont un individu 
charitable, un récitateur et un combattant, car ils n’ont œuvré que par ostentation et dans 
le but d’être connus. C’est la raison pour laquelle leurs œuvres seront vaines et qu’ils ne 
seront pas rétribués(4).

1	 Moslim (2985) d’après Abou Hourayra - qu’Allah a agréé.

2	 Moslim (2986) d’après Ibn ‘Abbas - qu’Allah a agréés.

3	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawî (18/116) et comparer avec Fath al-Bârî d’Ibn Hajar (11/345).

4	 Moslim (1905) d’après Abou Hourayra - qu’Allah a agréé.



270

Suivi

1 	 Prends pour modèle ton Prophète m dans sa manière d’enseigner aux gens. Il utilisa un 
style dissuadant et conseillant pour introduire ce qu’il allait dire, lorsqu’il dit: “Ce que je 
crains le plus pour vous”, car ce style suscite l’attention et la concentration de l’auditoire. 
Celui qui prodigue des conseils gagnerait à recourir aux expressions qui créent du 
suspense et attirent l’attention.

2 	 L’associationnisme caché peut corrompre le cœur sans que l’être humain ne s’en 
aperçoive, car il n’y accorde pas ou peu d’importance. Il se peut qu’il commence sa 
prière, son évocation d’Allah ou sa lecture du Coran ou bien est sur le point de faire 
l’aumône puis voit des gens et veuille qu’ils voient son adoration ou entendent sa voix. 
S’il se fait violence et chasse de son cœur cette idée du mieux qu’il peut, cela n’a pas 
d’impact sur son œuvre. Si en revanche il suit cette idée et que son intention passe de 
l’accomplissement pour Allah à l’ostentation, alors son œuvre est invalidée. Scrute donc 
ton âme et habitue-là à avoir l’intention de n’accomplir ses actes d’adorations que pour 
Allah afin que cela devienne une attitude naturelle pour elle.

3 	 Talhah ibn Moussarrif - qu’Allah lui fasse miséricorde - était le récitateur de Koufa et 
lorsqu’il vit que beaucoup de gens se regroupaient autour de lui, il craignit de tomber 
dans l’ostentation. Il se rendit alors auprès d’Al-A’mach et lui fit une récitation. Les gens 
se regroupèrent alors autour d’Al- A’mach et délaissèrent Talha(1)76. Il est probable qu’il ait 
agi ainsi afin de montrer aux gens le mérite d’Al-A’mach et qu’il ne soit pas le seul autour 
duquel ils se regroupent, de crainte de tomber dans l’ostentation. De plus, sa finalité fut 
d’être bénéfique aux gens où qu’ils soient.

4 	 Il arrive qu’un serviteur accomplisse des adorations en public sans avoir l’intention d’être 
ostentatoire, mais afin de proclamer les rites d’Allah et de faire revivre une Sunna que 
les gens ont abandonnée ou bien afin de donner aux gens un modèle à suivre. Tout cela 
n’est pas de l’ostentation, car l’ostentation c’est que, pour satisfaire son ego, le serviteur 
ne soit préoccupé que par le fait que les gens le voient et admirent sa supposée intention 
exclusive à Allah, son recueillement et son adoration.

5 	 L’une des manières de repousser l’ostentation est de se rappeler le statut éminent d’Allah, 
de s’en remettre sincèrement à Lui et de chercher refuge auprès de Lui contre l’ostentation. 
Le Prophète m mettait en garde ses Compagnons contre celle-ci et leur ordonnait de 
chercher refuge auprès d’Allah contre elle. En effet, Abou Moussa Al-Ach’arî - qu’Allah 
a agréé - a dit: “Un jour, le Prophète m nous fit un discours en disant: “Ô gens, évitez 

1	 Voir Sayd al-Khâtir d’Ibn al-Jawzî (p.292)



271

cet associationnisme, car il est plus indécelable que les pas d’une fourmi”. Quelqu’un 
lui demanda alors: “Comment pouvons-nous l’éviter alors qu’il est plus indécelable que 
les pas d’une fourmi, ô Messager d’Allah?”. Il répondit: “Dites: Ô Allah, nous cherchons 
refuge auprès de Toi contre le fait de T’associer quelque chose que nous connaissons et 
nous implorons Ton pardon pour ce que nous ne connaissons pas”(1).

6 	 Il arrive qu’un serviteur accomplisse un acte d’adoration en le dédiant exclusivement à Allah 
puis que les gens le voient, fassent son éloge et disent du bien de lui, puis qu’en réaction 
à cela il se réjouisse. Ceci ne diminue en rien son œuvre et n’est pas de l’ostentation dès 
lors que son acte n’a été accompli que pour Allah. On rapporte qu’Abou Dharr - qu’Allah 
a agréé - a dit: On demanda au Prophète m: “Que dis-tu d’un homme qui accomplit une 
bonne œuvre et dont les gens disent du bien de lui suite à cela?”. Il répondit: “Ceci est le 
bon éloge qui lui est avancé dans ce bas monde”(2).

7 	 N’est pas de l’ostentation le fait qu’un être humain se motive à accomplir de bonnes œuvres, 
qu’il délaisse des actes de désobéissance par pudeur ou bien qu’il prenne des forces pour 
effectuer des actes d’obéissance en présence de gens vertueux, sans rechercher à ce 
qu’ils fassent son éloge. Ceci est un des avantages à fréquenter des gens vertueux.

8 	 Si l’ostentateur examinait son cas, il prendrait conscience que la plupart de ceux dont il 
cherche à attirer l’attention n’apprécient pas ses œuvres, qu’ils l’oublieront aussitôt ses 
œuvres achevées, qu’ils s’apercevront de son attitude ostentatoire et qu’ils finiront par 
le mépriser au lieu de l’admirer, ou bien qu’Allah le punira en dévoilant certains autres de 
ses méfaits. Il ne peut donc trouver le salut qu’en recherchant à satisfaire Allah.

1	 Ahmad (19109).

2	 Moslim (2642).

Celui qui cherche à satisfaire autre qu’Allah a certes perdu. Son attitude est en 
effet de l’hypocrisie et quelle pire hypocrisie que l’ostentation?
Tu recevras l’équivalent de ce que tu as accompli et fourni, car la rétribution 
est équivalente à ce qui est rétribué.

Un autre poète a dit:
Ô âme, n’oublie pas la grâce d’Allah. S’en rappeler est force et ne pas en être 
reconnaissant est perdition.
Les pas des moucherons sur la pierre dans l’obscurité ne sont pas moins 
décelables que l’ostentation ou l’associationnisme.

Un poète a dit:





273

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

‘Abd Allah ibn ‘Amr, qu’Allah a agréé, rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

1 	“Quatre caractéristiques, si elles sont présentes chez 
une personne, ce sera alors un véritable hypocrite 
et celui chez qui il y a une de ces caractéristiques 
aura en lui une caractéristique de l’hypocrisie 
jusqu’à ce qu’il la délaisse:

2 	 lorsqu’on lui confie un dépôt, il trahit,

3 	 lorsqu’il parle, il ment,

4 	 lorsqu’il s’engage, il se montre déloyal

5 	 et lorsqu’il se dispute, il se comporte 
particulièrement mal.” Référencé par Al-Boukhari 
et Moslim.(1)

1	 Al-Boukhari (34) et Moslim (58).

43 Eviter l’hypocrisie 

	 ZCertes, Allah vous commande de rendre les 
dépôts à leurs ayants-droit, et quand vous 
jugez entre des gens, de juger avec équité[ 
[Sourate An-Nissa: 58].

	 ZLes hypocrites seront, certes, au plus bas 
fond du Feu, et tu ne leur trouveras jamais 
de secoureur, sauf ceux qui se repentent, 
s’amendent, s’attachent fermement à Allah, 
et Lui vouent une foi exclusive. Ceux-là seront 
avec les croyants. Et Allah donnera aux 
croyants une énorme récompense[ [Sourate 
An-Nissa: 145-146].

	 ZÔ les croyants! Remplissez fidèlement vos 
engagements[ [Sourate Al-Ma’ ida: 1].

	 ZÔ les croyants! Soyez stricts (dans vos 
devoirs) envers Allah et (soyez) des témoins 
équitables. Et que la haine pour un peuple ne 
vous incite pas à être injustes. Pratiquez l’équi-
té: cela est plus proche de la piété[ [Sourate 
Al-Ma’ ida: 8].

	 ZÔ vous qui croyez! Craignez Allah et soyez 
avec les véridiques[ [Sourate At-Tawba: 119].

Il s’agit d’Abou Mohammad, certains disent Abou 
‘Abd ar-Rahmane, ‘Abd Allah ibn ‘Amr ibn al-‘Ass 
ibn Wâ`il Al-Qourachî As-Sahmî. Il était scribe 
durant l’époque préislamique et connaissait le 
syriaque. Il embrassa l’Islam avant son père et il 
était un homme de mérite, un mémorisateur de 
hadiths et un savant qui jeûnait le jour et veillait la 
nuit pour prier. Après avoir demandé la permis-
sion du Prophète m d’écrire ses hadiths, il obtint 
cette permission et devint l’un des narrateur ayant 
narré le plus de hadiths du Prophète . Il est mort 
en l’an 65 de l’ Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat as-Sahâba d’Abou 
Nou’aym (3/1720), Al-Isti'ab Fî Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
al-Barr (3/956) et Ousd al-Ghâba d’Ibn Al-Athir (3/245).

Le Prophète m dénombre quatre caractéristiques 
des hypocrites qu’il n’est pas permis au musul-
man d’avoir. Celui qui les possède toutes est un 
hypocrite accompli et celui qui en possède une 
possède l'un des attributs de l’hypocrite qui sont: 
la trahison, le mensonge, la déloyauté et la per-
version dans la dispute.



274

Compréhension (fiqh)
L’hypocrisie fait partie des maladies les plus graves qui atteignent les individus et les groupes. 
C’est pourquoi l’Islam mit vigoureusement engarde contre elle et mit en évidence les attributs de 
l’hypocrite afin que le croyant les identifie et prémunsise son âme d’acquérir une part deses vices.

1 	 Le Prophète m expliqua à ses Compagnons qu’il ne convient pas qu’un musulman 
possède quatre attributs qui appartiennent aux hypocrites. Si ces attributs sont réunis 
chez un même homme, son hypocrisie est complète.

L’hypocrisie consiste à manifester le contraire de ce qu’on dissimule dans son for intérieur 
et est de deux types. Le premier type est l’hypocrisie ayant trait à la foi. Cela consiste 
à manifester que l’on est musulman tout en étant secrètement mécréant. Ce type fait 
sortir son auteur de l’Islam. Allah dit au sujet de ces d’hypocrites: )Les hypocrites seront, 
certes, au plus bas fond du Feu, et tu ne leur trouveras jamais de secoureur, sauf ceux 
qui se repentent, s’amendent, s’attachent fermement à Allah, et Lui vouent une foi 
exclusive. Ceux-là seront avec les croyants. Et Allah donnera aux croyants une énorme 
récompense( [Sourate An-Nissa: 145-146]. Le deuxième type d’hypocrisie, est l’hypocrisie 
ayant trait aux actes, comme le mensonge, et ne pas honorer ses engagements comme 
cela est dit dans ce hadith. Ce type d’hypocrisie ne fait pas sortir son auteur de l’Islam, 
mais fait acquérir une caractéristique de l’hypocrisie et celui qui en est pourvu ressemble 
aux hypocrites et est menacé de châtiment(1)81.

2 	Il se peut que ces quatre caractéristiques ne soient pas réunies chez un même être humain, 
mais que celui-ci n’en possède qu’une seule. Son hypocrisie est alors proportionnelle aux 
caractéristiques hypocrites qu’il possède.

3 	La première caractéristique est qu’il trahit lorsqu’on lui confie un dépôt. La trahison étant 
que quelqu’un dispose de manière illégitime, ce qui lui a été confié, comme lorsqu’il le 
vend, ne le restitue pas, le dégrade ou se montre négligent dans sa préservation. Le dépôt 
englobe tout ce qui est confié à l’être humain comme bien, honneur ou droit. Ceci peut 
aussi englober les lois religieuses qu’Allah nous confia en tant que dépôt afin que nous les 
mettions en pratique et que nous les enseignions aux gens. C’est pour cette raison qu’Allah 
qualifia le fait de contrevenir à Son Livre et à la Sounna de Son Messager, de trahison 
lorsqu’Il dit: )Ô vous qui croyez! Ne trahissez pas Allah et le Messager. Ne trahissez pas 
sciemment la confiance qu’on a placée en vous?( [Sourate Al-Anfâl: 27](2)82.

4 	 La deuxième caractéristique est le mensonge. Allah ordonna d’être véridique et 
recommanda cette vertu lorsqu’Il dit: )Ô vous qui croyez! Craignez Allah et soyez avec 
les véridiques( [Sourate At- Tawba: 119]. Pour sa part, le Prophète m mit en garde contre 

1	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawî (2/47).

2	 Voir Al-Adab an-Nabawî de Mohammad ‘Abd al-‘Azîz Al-Khoulî (p.18).



275

les conséquences du mensonge lorsqu’il dit: “Le mensonge mène à la perversion et la 
perversion mène au Feu. Un homme ne cesse de mentir jusqu’à ce qu’il soit écrit auprès 
d’Allah qu’il est un menteur(1)”. Le Prophète m vit également en rêve un homme dont la 
mâchoire les narines et les yeux étaient étirées jusque derrière sa tête et lorsqu’il s’enquit 
à son sujet, on lui répondit: Un homme ment et son mensonge est transmis de lui jusqu’à 
ce qu’il atteigne les horizons(2).

5 	 Le troisième attribut est qu’il rompt ses engagements. Lorsqu’il convient d’un engagement 
ou qu’il conclut un contrat avec quelqu’un, il trahit celui-ci en rompant son engagement. 
Or Allah déclara illicite la déloyauté et la défendit dans plusieurs emplacements de Son 
Livre. Il dit en effet: )Soyez fidèles au pacte d’Allah après l’avoir contracté et ne violez 
pas vos serments après les avoir solennellement prêtés et avoir pris Allah comme 
garant [de votre bonne foi]. Vraiment Allah sait ce que vous faites!) [Sourate An-Nahl: 
91]. Il dit également: ) Et remplissez l’engagement, car on sera interrogé au sujet des 
engagements( [Sourate Al-Isrâ`: 34].

6 	 La quatrième caractéristique est le fait que l’être humain dévie du vrai lorsqu’il se dispute, 
recourt à la ruse et essaie de prendre ce qui ne lui appartient pas, particulièrement lorsqu’il 
est éloquent et est doué dans l’argumentation.

Or Allah ordonna à Ses serviteurs d’être équitables en toute situation et leur défendit 
lors des disputes d’être injustes envers l’autre par animosité. Allah dit: )Ô les croyants! 
Soyez stricts (dans vos devoirs) envers Allah et (soyez) des témoins équitables. Et que 
la haine pour un peuple ne vous incite pas à être injustes. Pratiquez l’équité: cela est 
plus proche de la piété( [Sourate Al-Ma’ida: 8]. Par ailleurs, le Prophète m nous informa 
du sort de celui qui s’accapare indûment du droit d’autrui lorsqu’il dit: “Vous venez me 
soumettre vos différends et il se peut que l’un d’entre vous soit plus éloquent lorsqu’il 
défend sa cause, m’amenant à juger en sa faveur selon ce que j’entends de lui. Que celui 
à qui j’ai donné quelque chose revenant de droit à son prochain ne le prenne pas, car [s’il 
le prend] je lui donnerai pour cela une part de feu”(3).

Ces quatre caractéristiques regroupent les fondements de l’hypocrisie et il existe d’autres 
caractéristiques qui y sont incluses, comme manquer à sa promesse(4). Les signes et les 
caractéristiques de l’hypocrisie sont donc nombreux et ils sont résumés dans ces quatre 
caractéristiques. Le musulman doit donc veiller à ce qu’aucune de ces caractéristiques ne 
se retrouve en lui.

1	 Al-Boukhari (6094) et Moslim (2607) d’après Ibn Mas’oud, qu’Allah a agréé.

2	 Al-Boukhari (6096) d’après Samoura ibn Joundoub, qu’Allah a agréé.

3	 Al-Boukhari (2680) et Moslim (1713) d’après Oum Salama - qu’Allah a agréée.

4	 Al-Boukhari (33) et Moslim (59) d’après Abou Hourayra - qu’Allah a agréé.



276

Suivi

1 	 Ce qui fait penser que la manière dont le Prophète m enseignait à ses Compagnons était 
parfaite, c’est qu’il leur rendait l’idée accessible. Il leur expliquait en recourant à plusieurs 
méthodes, parmi lesquelles l’utilisation des nombres. Ainsi, lorsque le musulman entend 
que les caractéristiques qui vont être mentionnées sont au nombre de quatre, il aspire 
à les écouter et à les mémoriser. Il convient donc que les savants et les prédicateurs 
recourent à de telles méthodes lorsqu’ils parlent et enseignent aux gens.

2 	 L’hypocrisie est le pire des vices. Chacun de ses aspects est mauvais et l’individu 
raisonnable y prend garde et ne se considère pas à l’abri de ce vice. Ibn Abi Moulayka - 
qui est un tabi’î - a dit: “J’ai connu trente Compagnons du Prophète m et chacun d’eux 
craignait de devenir hypocrite. Aucun d’eux ne prétendait avoir la foi de Gabriel et de 
Mickaël”(1).

3 	 Sois quelqu’un de responsable et fais attention aux dépôts qui te sont confiés, qu’ils 
proviennent de tes parents, de tes supérieurs hiérarchiques au travail ou de tes amis. Si 
tu as besoin d’écrire pour ne rien oublier les concernant, alors fais-le. En effet, un homme 
vertueux écrivait tout dépôt qui lui était confié, même un calame ou un montant d’argent 
dérisoire confié par un enfant.

4 	 Restituer un dépôt est l’attribut des gens nobles. En effet, les polythéistes de La Mecque 
avaient donné au Prophète m avant l’Islam le surnom d’Al-Amîn (le Digne de Confiance). 
Cette vertu nécessite de la patience, de la précision et de la minutie. Aie donc ces qualités.

5 	 Habitue-toi à être véridique même dans ce qui est insignifiant, car la véracité est une 
habitude. Ne justifie pas ton mensonge par la plaisanterie, la taquinerie ou l’intérêt, car 
cela est injustifié. Un homme ne cesse de mentir jusqu’à en avoir l’habitude, au point 
de ne plus pouvoir s’en passer et d’être connu pour ses mensonges. Rappelle-toi que 
le mensonge est le pire des maux. Abou Sofiane, qu’Allah a agréé, voulut mentir sur le 
Prophète m lors de son échange avec Héraclius, mais il s’en abstint, et ce malgré le fait 
qu’il était mécréant à ce moment-là.

6 	 Le Prophète m ordonna de remplir ses engagements même à l’égard des polythéistes 
combattants. Houdhayfa ibn al-Yamane et son père se rendirent auprès du Prophète 
m pendant la bataille de Badr et lui dirent que les polythéistes les capturèrent et leur 

1	 Al-Boukhari dans le livre de la foi, chapitre: la crainte du croyant que ses œuvres soient rendues vaines sans qu’il ne 
s’en aperçoive.



277

dirent: Vous voulez rejoindre Mohammad afin de combattre à ses côtés. Ils répondirent: 
Non, nous ne voulons que nous rendre à Médine. Ils obtinrent alors d’eux l’engagement 
solennel qu’ils ne feront que se rendre à Médine sans combattre aux côtés du Prophète 
m. Le Prophète m leur dit alors: “Partez, nous remplirons votre engagement avec eux et 
nous implorerons l’aide d’Allah contre eux”(1). Il ne leur ordonna donc pas de combattre 
avec lui ses ennemis mécréants afin de respecter leur engagement.

7 	 L’individu déloyal ne doit pas se réjouir d’une victoire ou d’un acquis imaginaire remportés 
par le biais de sa déloyauté, car il subira un immense scandale. Le Prophète m dit en 
effet: “Chaque individu déloyal aura un étendard déployé le Jour de la Résurrection”(2). 
Ainsi, même si le traître sait comment se tirer d’affaire et ne pas être démasqué devant 
un petit nombre de gens, comment échapperait-il au scandale lorsqu’un étendard sera 
déployé pour faire connaître sa déloyauté à toutes les créatures.

8 	 Ne prends pas comme prétexte pour ta trahison, ton mensonge, ta déloyauté et ta 
perversité lorsque tu te disputes, le fait que les autres font de même, même si tu ne fais 
que rendre la pareille à quelqu’un qui a mal agi envers toi. En effet, le musulman suit 
l’ordre d’Allah et non sa passion et le Prophète m a dit: “Restitue le dépôt à celui qui te 
l’a confié et ne trahis pas celui qui t’a trahi”(3).

1	 Moslim (1787) d’après Ibn Mas’oud - qu’Allah a agréée.

2	 Al-Boukhari (3188) et Moslim (1735).

3	 Abou Dawoud (3534).

Délaisse les vices des gens qui n’ont aucune vertu et adopte 
les vertus des gens de mérite et de bienséance.
Si tu es incité à être déloyal ou si on te l'ordonne, fuis cela 
pour toujours.

Un autre poète a dit:
La véracité est appréciée par le noble dont on espère du 
bien, alors que le mensonge est apprécié par le vil dont on 
désespère de tout bien.
Délaisse le menteur et n’en fais pas un compagnon, car le 
menteur est le pire compagnon qui soit.

Un poète a dit:





279

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

‘A’icha - qu’Allah a agréée - rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

	 “Celui qui innove dans notre affaire-ci une chose 
qui n’en fait pas partie, son acte se verra être 
rejeté”(1).

1	 Al-Boukhari (2697) et Moslim (1718).

44 Eviter l’innovation 

	 Z“Et voilà Mon chemin dans toute sa rectitude, 
suivez-le donc; et ne suivez pas les sentiers qui 
vous écartent de Sa voie.” Voilà ce qu’Il vous 
enjoint. Ainsi atteindrez -vous la piété[ [Sou-
rate Al-An’ame: 153].

	 ZCeux qui émiettent leur religion et se divisent 
en sectes, de ceux-là tu n’ es responsable en 
rien: leur sort ne dépend que d’Allah. Puis Il les 
informera de ce qu’ils faisaient [ [Sourate Al-
An’ame: 159].

	 ZDis: “Est-ce Allah qui vous l’ a permis? Ou 
bien forgez-vous (des mensonges) contre 
Allah?”)[ [Sourate Younous: 59].

	 ZOu bien auraient-ils des associés [à Allah] 
qui auraient établi pour eux des lois religieuses 
qu’Allah n’a jamais permises?[ [Sourate 
Ach-Choura: 21].

Il s’agit de la Mère des Croyants ‘A’icha fille 
d'Abou Bakr ‘Abd Allah Ibn Abi Qouhafa ‘Oth-
mane Ibn ‘ Amir Al- Qourachiyya At-Taymiyya, 
la Véridique fille du Véridique, la bien-aimée du 
Messager d’Allah m, la pure et purifiée qui du ciel 
a été innocentée et la femme la plus savante de 
la communauté. Elle est née après l’avènement 
de l’Islam et le Prophète m n’ épousa pas d’autre 
vierge qu’ elle, ni n’aima une femme autant qu’elle. 
De plus, il n’existe pas dans la communauté de 
Mohammed m ni parmi toutes les autres femmes, 
une femme plus savante qu’elle. Elle est morte à 
Médine en l’an 57 de l’Hégire, d’après l’avis le plus 
correct, à l’âge de soixante-six ans(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-Ashab 
d’Ibn ‘Abd Al-Barr (4/1881), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir 
(7/186) et Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (8/234).

Le Prophète m nous informe que la conformité 
est une des conditions d’acceptation d’une ado-
ration. Celui qui innove une chose dans la religion 
d’Allah, cette chose est rejetée et son auteur 
n’est pas rétribué. Pire, c’est un pécheur et un 
innovateur.



280

Compréhension (fiqh)

	 Ce hadith fait partie des hadiths les plus importants de la religion à partir duquel beaucoup 
de jugements et de règles générales sont déduits. C’est pourquoi l’imam Ahmad - qu’Allah 
lui fasse miséricorde - a dit: “Les fondements sont les trois hadiths suivants: le hadith où le 
Prophète  dit: “Certes, les actes [d’adoration] son t accomplis avec des intentions”, celui où 
le Prophète  dit: “Celui qui innove dans notre affaire-ci (la religion) une chose qui n’en fait 
pas partie, son acte se verra être rejeté” et celui où le Prophète m dit: “Ce qui est licite est 
clair et ce qui est illicite est clair””.

	 Dans ce hadith, le Prophète m affirme que la conformité est une condition d’acceptation 
des œuvres. Ainsi, celui qui apporte quelque chose de nouveau qui n’a pas d’origine dans 
la religion d’Allah et la Sounna du Messager d’Allah m, cette chose est refusée à son auteur 
qui n’obtient ni récompense ni rétribution. Il commet plutôt un péché en contrevenant à la 
guidée du Prophète m.

	 L’innovation consiste à apporter quelque chose de nouveau non appuyé par une preuve 
issue des textes, que cette chose concerne la croyance - comme nier la prédestination 
et croire que les morts peuvent être utiles - ou les œuvres, c’est-à-dire adorer Allah 
d’une manière avec laquelle le Prophète m n’adorait pas Allah - comme fêter le Mawlid, 
inventer des évocations et des invocations qui n’ont pas d’origines dans le Livre ni dans 
la Sounna, ou spécifier certaines nuits par des œuvres, comme veiller la nuit du quinzième 
jour du mois de Cha’bane et autres choses encore dont la cause est l’ignorance, le suivi 
des passions, l’imitation des non-musulmans et le fait d’accorder une priorité à la raison 
au détriment de la religion.

	 D’ailleurs Allah avertit contre le suivi des passions et l’innovation en religion lorsqu’Il dit: 
)Et ne soyez pas comme ceux qui se sont divisés et se sont mis à disputer, après que 
les preuves leur furent venues, et ceux-là auront un énorme châtiment( [Sourate Al-
’Imrane: 105]. Qatada - qu’Allah lui fasse miséricorde - a dit: “Ceux qui se sont divisés 
et se sont mis à se disputer sont les innovateurs”. Pour sa part, Ibn ‘Abbass - qu’Allah a 
agréé - a dit: “Les visages des gens de la Sounna seront blanchis et les visages des gens 
de l’innovation seront noircis”(1).

	 Allah reprocha également aux polythéistes de déclarer licites ou illicites des choses sans 
ordre venant de Lui. Il dit ainsi: ) Que dites-vous de ce qu’Allah a fait descendre pour 
vous comme subsistance et dont vous avez alors fait des choses licites et des choses 

1	 Voir Al-I’tissame (1/75).



281

interdites? - Dis: “Est-ce Allah qui vous l’a permis? Ou bien forgez-vous (des mensonges) 
contre Allah?”( [Sourate Younous: 59]. Quant au Messager d’Allah m, il disait dans les 
introductions de ses discours: “La meilleure guidée est celle de Mohammed, les pires des 
choses sont celles qui sont innovées et toute innovation est un égarement”(1). Le Prophète 
m fit également la recommandation suivante: “Conformez-vous à ma Sounna et celle des 
califes sages et biens guidés, attachez-vous à elle et cramponnez-vous-y en y mordant 
avec vos molaires. Et prenez garde aux choses inventées, car toute invention est une 
innovation et toute innovation est un égarement”(2).

	 Le Prophète m n’a averti contre l’innovation en religion que parce que l’anéantissement 
des peuples anciens fut causé par cela. Ainsi, les juifs et les chrétiens changèrent la 
religion, prétendirent que ‘Ouzayr et le Messie sont des fils d’Allah et dirent: Nous sommes 
les fils d’Allah et Ses bien-aimés. De plus, ils altérèrent la Torah et l’Évangile, délaissèrent 
l’application des peines et rusèrent afin de contourner les contraintes de la religion.

	 Ce hadith réfute donc ceux qui prétendent que certaines innovations sont bonnes, car le 
Prophète m jugea que toute œuvre [d’adoration] innovée est rejetée et ceci inclut toutes 
les innovations et les œuvres inventées. Quant aux paroles de ‘Omar -qu’Allah à agréé -: 
“Quelle bonne innovation que celle-ci” dites lorsqu’il rassembla les gens pour la prière de 
la nuit du mois de Ramadan, derrière un imam qui était Obayy Ibn Ka’b -qu’Allah à agréé 
(3)-, il utilisa ce mot dans son acception linguistique et non religieuse, puisque ce mot 
désigne toute chose nouvelle, qu’elle soit religieuse ou non. Pour ce qui est de ‘Omar, il 
n’inventa rien puisque le Prophète m dirigea quelque temps cette prière puis cessa de le 
faire de crainte que les musulmans ne considèrent que celle-ci est une prière obligatoire. 
Lorsque le Prophète m est mort et que la révélation cessa, ce que craignait le Prophète 
m cessa d’être. Cette action de ‘Omar fut donc au contraire un suivi de la Sounna du 
Prophète m(4).

	 Le fait que le Prophète m ait lié spécifiquement l’innovation à “notre affaire-ci”, c’est-à-
dire la religion, démontre que l’innovation et l’invention dans ce qui fait partie de ce bas 
monde ne sont ni répréhensibles ni défendues. En effet, inventer des machines et les 
développer est quelque chose de louable qui facilite la vie aux gens.

1	 Moslim (867).

2	 Abou Dawoud (4607), At-Tirmidhi (2676) et Ibn Maja (42).

3	 Al-Boukhari (2010).

4	 Voir Jami’ Al-’Ouloum Wa Al-Hikam d’Ibn Rajab (2/128).



282

Suivi

1 	 Ce hadith est un des fondements éminents de l’Islam et est telle une balance qui évalue 
l’apparence des œuvres, tout comme le hadith où le Prophète m dit “Certes, les actes 
[d’adoration] sont accomplis avec des intentions” est telle une balance qui évalue le 
contenu des œuvres. De la même façon que toute œuvre par laquelle on ne recherche pas 
à satisfaire Allah n’apporte pas de récompense à son auteur, toute œuvre qui ne découle 
pas d’un ordre d’Allah et de Son Messager est refusée à son auteur et tout ce qui a été 
inventé en religion sans la permission d’Allah et de Son Messager ne fait en rien partie de 
la religion(1). Le musulman doit donc adopter ces deux hadiths comme critères de validité 
de tous ses actes. Il doit examiner leur forme et déterminer si elle est conforme à la religion 
et leur contenu pour déterminer s’il a recherché à satisfaire Allah ou non?

2 	 Il y a dans ce hadith une indication que les œuvres des gens doivent être évaluées à l’aune 
des critères de jugement de la Législation ainsi que des obligations et interdits qu’elle 
contient. Ainsi, celui dont les œuvres sont conformes aux jugements de la religion verra 
ses œuvres être acceptées, et celui dont les œuvres sont non conformes aux jugements 
de la religion verra ses œuvres être rejetées(2).

3 	 Le musulman ne doit pas soumettre la religion à sa raison ni déclarer quelque chose licite 
ou illicite par passion, car la religion est le Livre d’Allah et la Sounna du Prophète m.

4 	 Faire revivre la Sounna est un immense acte d’obéissance qui fait mériter au musulman 
que les rétributions de tous ceux qui ont pris exemple sur lui, soient ajoutées à la sienne. 
À l’inverse, l’innovation en religion et appeler les gens à adopter des innovations, est un 
péché capital qui fait mériter à son auteur une punition multipliée qui est celle de tous 
ceux qui l’ont pris pour exemple. En effet, on rapporte d’Abou Hourayra - qu’Allah a 
agréé - que le Messager d’Allah m a dit: “Celui qui appelle à une guidée, obtient une 
rétribution égale aux rétributions de ceux qui l’ont suivi, sans que rien ne soit enlevé aux 
leurs. Celui qui appelle à un égarement, obtient un châtiment égal aux châtiments de 
ceux qui l’ont suivi, sans que rien ne soit enlevé aux leurs”(3).

5 	 Al-Foudayl - qu’Allah lui fasse miséricorde - dit au sujet des paroles d’Allah: )Celui qui 
a créé la mort et la vie afin de vous éprouver (et de savoir) qui de vous est le meilleur 
en œuvre( [Sourate Al-Moulk: 2]: “Il s’agit des meilleures œuvres, des plus belles, des 
plus exclusives et des plus correctes”. Il dit également: “Si l’œuvre est exclusive, mais 

1	 Voir Jami’ Al-’Ouloum Wa Al-Hikam d’Ibn Rajab (1/176).

2	 Voir Jami’ Al-’Ouloum Wa Al-Hikam d’Ibn Rajab (1/177).

3	 Moslim (2674).



283

non correcte, elle n’est pas acceptée, et si elle est correcte, mais non exclusive elle n’est 
pas acceptée non plus. Il faut qu’elle soit correcte et exclusive”. Il dit aussi: “L’œuvre est 
exclusive si elle est adressée à Allah et elle est correcte si elle est conforme à la Sounna”(1).

6 	 Il n’y a pas de problématique en religion qui n’ait de fondement ni dans le Coran ni dans la 
Sounna sur lequel on peut procéder par analogie et dont on déduit le jugement convenant 
à cette problématique. Il est donc obligatoire de questionner les gens de science et ne 
rien innover dans la religion. ‘Abd Allah Ibn Mas’oud - qu’Allah a agréé - a dit: “Conformez-
vous et n’innovez pas, car ce que vous avez vous suffit. Toute invention [religieuse] est 
une innovation et toute innovation est un égarement”(2)109.

7 	 Les prédécesseurs étaient ceux qui veillaient le plus à se conformer à la Sounna du 
Prophète m et de ses Compagnons. Ibrahim An-Nakha’i - qu’Allah lui fasse miséricorde - a 
dit: “S’il me parvenait à leur sujet qu’ils ne lavaient pas un ongle lorsqu’ils accomplissaient 
leurs ablutions, je ne le laverais pas non plus. Il suffit comme péché pour les gens que 
leurs œuvres soient différentes de celles des Compagnons du Prophète m”(3).

8 	 ‘Omar Ibn ‘Abd Al-‘Aziz - qu’Allah lui fasse miséricorde - a dit: “Arrête-toi là où se sont 
arrêtés ces gens-là. Dis ce qu’ils ont dit et tais-toi là où ils se sont tus, car ils se sont arrêtés 
en étant éclairés par la science, ils ont renoncé à certaines choses par clairvoyance, alors 
qu’ils étaient plus à même [que nous] de les découvrir et ils avaient plus de mérite à le 
faire si cela avait été requis”(4).

9 	 Il n’y a aucun autre moyen d’échapper aux troubles que de rester fidèle au Livre d’Allah 
et à la Sounna de Son Messager. En effet, celui qui s’attache au Livre d’Allah, celui-ci 
lui suffira, le guidera et le préservera. La Sounna de Son Prophète m sera une lumière 
sur son chemin lorsque les ténèbres des troubles envelopperont la communauté. On 
rapporte que le Prophète m a dit: “Vous verrez après moi beaucoup de désaccords. 
Conformez-vous à ma Sounna et celle des califes sages et biens guidés, attachez-vous à 
elle et cramponnez-vous-y en y mordant avec vos molaires. Et prenez garde aux choses 
inventées, car toute invention est une innovation et toute innovation est un égarement”(5).

1	 Voir Jami’ Al-’Ouloum Wa Al-Hikam d’Ibn Rajab (1/71, 72).

2	 Voir I’lame Al-Mouwaqqi’ine ‘Ane Rabb Al-‘Alamine d’Ibn Al-Qayyim (4/115).

3	 Voir I’lame Al-Mouwaqqi’ine ‘Ane Rabb Al-‘Alamine d’Ibn Al-Qayyim (4/115).

4	 Voir I’lame Al-Mouwaqqi’ine ‘Ane Rabb Al-‘Alamine d’Ibn Al-Qayyim (4/115).

5	 Abou Dawoud (4607), At-Tirmidhi (2676) et Ibn Maja (42).





285

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra -qu’Allah à agréé - rapporte que 
le Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Certes la religion est facilité

2 	 et personne n’est extrême dans la religion sans 
qu’elle ne prenne le dessus sur lui.

3 	 Ainsi recherchez la pertinence ou tentez de 
l’approcher

4 	 et réjouissez-vous.

5 	 Aidez-vous par le matin, l’après-midi et un 
moment de la fin de la nuit”(1).

1	 Al-Boukhari (39).

45 Eviter le 
fanatisme 

	 ZAllah veut pour vous la facilité, Il ne veut pas 
la difficulté pour vous[ [Sourate Al-Baqara: 
185].

	 ZAllah n’ impose à aucune âme une charge su-
périeure à sa capacité. Elle sera récompensée 
du bien qu’elle aura fait, punie du mal qu’elle 
aura fait. Seigneur, ne nous châtie pas s’il nous 
arrive d’oublier ou de commettre une erreur. 
Seigneur! Ne nous charge pas d’un fardeau 
lourd comme Tu as chargé ceux qui vécurent 
avant nous. Seigneur! Ne nous impose pas ce 
que nous ne pouvons supporter, efface nos 
fautes, pardonne-nous et fais-nous miséri-
corde. Tu es Notre Maître, accorde-nous donc 
la victoire sur les peuples infidèles[ [Sourate 
Al-Baqara: 286].

	 ZAllah veut vous alléger (les obligations,), car l’ 
homme a été créé faible[ [Sourate An-Nissa: 28].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est certai-
nement ‘AbdAr-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawssi 
Al-Azdi Al-Yamani. Il embrassa l’Islam l’année de 
la bataille de Khaybar, soit en l’an 7 de l’Hégire, et 
il était constamment en compagnie du Prophète 
m afin d’ acquérir la science et de mémoriser les 
hadiths, devenant ainsi le Compagnon ayant narré 
le plus de hadiths. Il est mort à Médine en l’an 58 
de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m nous informe que l’Islam est 
facile à pratiquer, en raison de la simplicité de 
ses jugements et de la facilité de ses exigences, 
et que celui qui devient extrême en religion et 
dans sa pratique, celui qui s’impose énormément 
de contraintes, finira par voir la religion avoir le 
dessus sur lui. De ce fait, il finira par ne plus avoir 
la force de continuer et cessera petit à petit sa 
pratique. Que le musulman veille donc à recher-
cher à atteindre la perfection ou à s’en approcher. 
Le Prophète nous a annoncé une rétribution 
immense pour cela.

Ensuite le Prophète m nous informe des meilleurs 
moments pour accomplir les actes d’obéissance: 
il s’agit du début et de la fin du jour et de la fin de 
la nuit.



286

Compréhension (fiqh)

1 	 Le Prophète m affirme que la religion musulmane droite se distingue par la simplicité et la 
facilité de ses exigences. Elle n’exige donc pas des êtres humains ce qui est au-dessus de 
leur force ni ne comporte les exigences pénibles des précédentes législations. En effet, 
lorsqu'un Israélite commettait un péché, son repentir n’était accepté que s’il était tué et 
lorsqu’une souillure entachait son vêtement,  il ne redevenait pur que s’il coupait la partie 
atteinte par la souillure. C’est pourquoi Allah dit lorsqu’Il décrivit le Prophète m: )et leur 
ôte le fardeau et les jougs qui étaient sur eux.( [Sourate Al-A’raf: 157].

L’une des autres manifestations de la facilité de l’Islam est qu’il fit en sorte que les 
exigences ne sont à observer qu’à condition qu’on en ait la capacité. Le Prophète m dit 
en effet: “Ce que je vous ai défendu abstenez-vous-en, et ce que je vous ai ordonné de 
faire faites-en ce que vous pouvez”(1). Ainsi, l’aumône légale n’est pas obligatoire pour le 
pauvre nécessiteux, mais plutôt pour le riche qui possède le seuil de richesse demandé. 
Le pèlerinage n’est obligatoire qu’à condition d’en avoir la capacité financière et physique 
et de pouvoir voyager. Il en est de même pour la prière: celui qui ne peut prier debout, 
prie assis, allongé ou dans la position qu’il peut. Le voyageur et le malade qui espèrent 
guérir ne jeûnent pas puis rattrapent les jours de jeûne non jeûnés, et le malade incurable 
ne jeûne pas et nourrit un pauvre pour chaque jour de jeûne non jeûné. La même règle 
vaut pour toutes les autres exigences de la religion.

L’une des autres manifestations de la facilité de l’Islam est qu’il accorde des dispenses 
à ceux qui ont des excuses, comme la prière de la peur pour ceux qui sont en guerre, le 
raccourcissement et la réunion des prières pour le voyageur, l’essuyage des chaussons 
[en cuir] pour celui qui séjourne un jour et une nuit chez lui ou pour le voyageur trois jours 
et trois nuits, etc.(2)

2 	 Personne n’applique de manière extrême les jugements de la religion, en s’abstenant 
d’être indulgent et en s’imposant des choses qui sont au-dessus de ses forces, sans qu’il 
n’ait plus la force de continuer ainsi et qu’il ne cesse. En effet, quoiqu’il essaie de résister 
et que sa force l’aide à respecter ce qu’il s’est imposé, il finira, par épuisement, par se 
lasser et par retourner à la facilité. Ainsi, la meilleure guidée est celle du Prophète m qui, 
lorsqu’on lui rapporta que ‘Abd Allah Ibn ‘Amr Ibn Al-‘Ass - qu’Allah a agréé - avait dit: 
“Je veillerai certainement la nuit pour prier et je jeûnerai le jour aussi longtemps que je 
vivrai”, il défendit à ‘Abd Allah de faire cela et lui ordonna de jeûner trois jours de chaque 
mois et de veiller et de dormir la nuit. Mais ‘Abd Allah, pensant qu’il était fort et qu’il avait 

1	 Moslim (1337).

2	 Voir Manar Al-Qari Fi Moukhtassar Sahih Al-Boukhari de Hamzah Mohammed Qassim (1/121, 122).



287

la capacité d’en faire plus, refusa et le Prophète m lui dit: “Jeûne un jour et mange les 
deux jours suivants”. ‘Abd Allah dit: “J’ai la capacité de faire plus que cela”. Le Prophète 
m lui dit alors: “Jeûne un jour et mange le jour suivant”. Après avoir vieilli et être devenu 
incapable de jeûner aussi souvent, ‘Abd Allah Ibn ‘Amr dit: “Rien en dehors de ma famille 
et mes biens n’aurait eu plus de valeur que d’avoir accepté les trois jours dont m’a parlé le 
Messager d’Allah m”(1). Ceci, car il détestait changer quelque chose qu’il faisait du vivant 
du Prophète m.

3 	 Il est nécessaire de rechercher la pertinence lorsqu’on œuvre, ce qui signifie être entre 
l’excès et l’insuffisance, et de tenter de l’approcher, ce qui signifie que si on ne peut 
atteindre complètement ce qui est requis on s’efforce d’atteindre ce qui s’en rapproche 
le plus(2).

Ceci est un ordre du Prophète m d’être mesuré et modéré dans l’adoration sans tomber 
dans l’excès ou dans l’insuffisance. Si l’être humain n’est pas capable d’accomplir les 
meilleures adorations surérogatoires et actes d’obéissance, qu’il accomplisse ce qui est 
proche du meilleur, car on ne doit pas s’abstenir de faire en grande partie ce qu’on ne 
peut faire en totalité(3).

4 	 Puis le Prophète m annonça la bonne nouvelle afin de réjouir les membres de sa 
communauté: même lorsqu’ils ne sont pas capables d’accomplir une adoration de manière 
parfaite, Allah leur réserve une rétribution immense sans que rien n’en soit diminué.

5 	 Comme le Prophète m sait que les gens n’ont pas la force d’être constamment en 
adoration, il leur recommanda de tirer profit des moments où ils sont actifs afin d’adorer 
Allah et s’efforcer de lui obéir. Ces moments sont le début et la fin du jour. Par ailleurs, il 
les incita à adorer Allah au meilleur moment et le plus cher qui est la fin de la nuit(4).

1	 Al-Boukhari (1131) et Moslim (1159).

2	 Voir Fath Al-Bari d’Ibn Hajar (1/95).

3	 Voir Manar Al-Qari Fi Moukhtassar Sahih Al-Boukhari de Hamzah Mohammed Qassim (1/123).

4	 Voir Fath Al-Bari d’Ibn Hajar (1/95).



288

Suivi

1 	 (1) Le Prophète m utilisa le mot “certes” pour insister et donner du poids à ses paroles. 
Ceci fait partie des figures de style utilisées par les orateurs que les prédicateurs doivent 
utiliser.

2 	 (1) Si l’être réfléchissait aux exigences religieuses et qu’il y constatait la simplicité et 
la facilité qu’elles comportent ainsi que les dispenses et la facilitation accordées aux 
malades et aux impotents, il s’apercevrait de la miséricorde et de la sollicitude d’Allah 
envers Ses serviteurs. Il se mettrait alors à plus L’aimer et à plus s’efforcer de Le satisfaire 
en accomplissant plus d’actes d’obéissances.

3 	 (2) Ce hadith démontre que renoncer aux dispenses dans des situations où elles sont 
nécessaires est de l’entêtement et mène à la perte. Ainsi, lorsque le serviteur nécessite 
de recourir à une dispense, la bonne décision conforme à la Sounna est qu’il y recourt et 
qu’il ne s’impose pas la rigueur. Par exemple, lorsqu’il est difficile pour un voyageur de 
jeûner, qu’il mange. Lorsqu’il est pénible pour un malade de prier debout, qu’il s’assoie. 
Lorsqu’un serviteur est poussé par la pauvreté et la faim à manger la chair d’une bête 
morte ou autre, qu’il se maintienne en vie en en mangeant et qu’il ne provoque pas sa 
propre destruction(1).

1	 Voir Fath Al-Bari d’Ibn Hajar (1/94, 95).



289

4 	 (2) Il n’est pas permis à l’être humain d’être extrême dans la religion d’Allah et qu’il 
s’impose des choses qu’Allah ne lui a pas imposées. En effet, être extrême dans les actes 
d’adoration est de l’entêtement.

5 	 (2) Ce hadith ne signifie pas que celui qui s’efforce d’accomplir plus d’actes d’obéissance 
est fautif.

Le fautif est plutôt celui qui s'impose ce qui est au-dessus de ses forces.

6 	 (2) Se conformer à la Sounna du Prophète m est meilleur que d’y ajouter des choses. 
Jeûner et manger, veiller pour prier et dormir sont donc meilleurs que jeûner tous les 
jours et veiller toutes les nuits. C’est pourquoi le Prophète m dit au groupe d’hommes qui 
ont considéré que l’adoration du Prophète m était peu abondante et ont voulu accomplir 
plus d’adorations que cela: “Par Allah, je suis celui parmi vous qui craint et redoute le 
plus Allah, mais je jeûne et je mange, je prie et je dors et j’épouse des femmes. Quiconque 
rejette ma Sounna ne fait pas partie des miens”(1).

1	 Al-Boukhari (5063) et Moslim (1401) d’après Anas, qu’AllAh a agréé.



290

Suivi

7 	 (2) Il y a dans ce hadith la preuve que ce qui est prescrit, c’est d’accomplir des adorations 
avec modération, car s’épuiser et s’imposer des choses trop contraignantes conduit à 
tout laisser tomber. Or la religion est facilité et personne n’est extrême dans la religion 
sans qu’elle ne prenne le dessus sur lui. La pure Législation est, en effet, bâtie sur la 
facilité et la préoccupation de ne pas rebuter les gens(1).

8 	 (2) Il est plus indiqué à celui qui œuvre de ne pas s’épuiser à faire ce qui est au-dessus 
de ses forces, ce qui lui épargnera d’échouer et de se décourager d’accomplir des actes 
d’obéissance. Il doit plutôt œuvrer avec mesure afin que ses œuvres durent et ne cessent 
pas. D’ailleurs, le Prophète m dit dans un hadith: “Les œuvres les plus aimées par Allah 
sont celles qui durent, même si elles sont modestes”(2).

9 	 (3) Ce qui est requis du serviteur est qu’il fournisse des efforts dans l’obéissance à Allah 
et qu’il s’efforce de rechercher la pertinence dans la mesure du possible. Il doit ainsi 
s’efforcer à ce que le recueillement soit complet dans sa prière, de réaliser son travail 
comme il se doit, de comprendre ses leçons et tout le programme de ses études, de 
s’éloigner de tous les actes de désobéissance et de faire tout ce qui lui a été ordonné. 
Si après tous ses efforts il réalise la quasi-totalité de ces choses, alors il a bien agi et est 
rétribué.

10 	 (3) La Sounna est le juste milieu entre deux opposés: l’excès et l’insuffisance. L’être 
humain ne doit donc pas être extrême dans les adorations ni les négliger et se laisser 
aller à délaisser ce qui est ordonné et à faire de qui est défendu.

11 	 (4) Fait partie de la Sounna le fait que le prédicateur et le savant réjouissent le serviteur 
en lui annonçant la grâce et la récompense qu’Allah lui réserve pour son obéissance et 
qu’il ne le fasse pas désespérer de la miséricorde d’Allah.

12 	 (5) L’être humain doit choisir les moments où il est actif pour adorer Allah et Lui obéir. 
S’il ressent en lui de la paresse ou de la démotivation, qu’il dorme et qu’il se repose puis 
qu’il se remette à œuvrer une fois en possession de ses forces. Ceci vaut aussi bien pour 
les adorations et les actes d’obéissance que les travaux de ce bas monde, l’étude de la 
science, etc.

1	 Voir Nayl Al-Awtar d’Ach-Chawkani (6/123).

2	 Al-Boukhari (6464) et Moslim (783) d’après la Mère des Croyants ‘A’icha - qu’Allah a agréée.



291

13 	 (5) Il convient de répartir les œuvres tout au long de la journée de manière à obéir un peu 
à Allah à tout instant au lieu de regrouper tous les actes d’obéissance et les œuvres en 
une seule heure et d’épuiser l’âme et le corps.

14 	 (5) L’une des manifestations de la miséricorde d’Allah à notre égard est qu’Il ne nous 
a pas imposé de veiller la nuit pour prier, ni ne nous a appelés à veiller et prier la plus 
grande partie de la nuit. Le Prophète m a plutôt dit: “et un moment de la fin de la nuit” 
afin de rendre l’œuvre de la nuit légère et moins pénible. Sinon, il aurait dit: “et la fin de la 
nuit”(1).

15 	 On rapporte de ‘A’icha - qu’Allah a agréée - que le Prophète m avait une natte sur 
laquelle il priait la nuit et sur laquelle il s’asseyait le jour. Les gens qui allaient chez le 
Prophète m se mirent alors à prier comme lui et leur nombre s’accrut. Le Prophète m 
vint alors à eux et dit: “Ô gens, prenez parmi les œuvres, celles que vous avez la capacité 
d’accomplir, car Allah ne se lasse pas avant que vous ne vous lassiez. De plus, les œuvres 
les plus aimées par Allah sont celles qui perdurent fussent-elles modestes”(2).

16 	 Le Prophète m entra un jour et il vit une corde tendue entre deux piliers. Il demanda 
“Qu’est-ce que cette corde?”. On lui répondit: “C’est la corde de Zaynab à laquelle elle se 
tient lorsqu’elle est fatiguée”. Le Prophète m dit alors: “Non, défaites-la. Que l’un de vous 
prie tant qu’il en a la force, et qu’il s’assoie s’il se fatigue”(3).

1	 Voir At-Tawdih Li-Charh Al-Jami’ As-Sahih d’Ibn Al-Moulaqqine (3/87).

2	 Al-Boukhari (5861) et Moslim (782).

3	 Al-Boukhari (1150) et Moslim (784) d’après Anas - qu’Allah a agréé.





293

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Talha Ibn ‘Obayd Allah, qu’Allah a agréé, a dit:

1 	 Un homme des gens du Nedjd, les cheveux 
hirsutes, vint au Messager d’Allah m . On entendait 
le murmure de sa voix sans comprendre ce qu’il 
disait, jusqu’à ce qu’il se rapprochât et c’est alors 
que nous comprîmes qu’il questionnait sur l’Islam.

2 	 Le Messager d’Allah m répondit: “Cinq prières de 
jour et de nuit”. L’ homme demanda: “Dois- je en 
accomplir d’autres prières [en dehors des prières 
obligatoires]?”. Le Messager d’Allah m répondit: 
“Non, sauf si surérogatoirement, tu désires en 
accomplir”.

3 	 Le Messager d’Allah m dit ensuite: “Et le jeûne du 
mois de Ramadan”. - L’ homme demanda: “Dois-
je accomplir d’autres jeûnes [en dehors du jeûne 
obligatoire]?”. Le Messager d’Allah m répondit: 
“Non, sauf si surérogatoirement, tu désires en 
jeûner”.

4 	 Le Messager d’Allah m lui parla ensuite de l’ 
aumône légale et l’ homme lui demanda: “Dois-
je m’acquitter d’autres aumônes[en dehors de 
l’aumône légale obligatoire]?”. Le Messager d’Allah 
m répondit: “Non, sauf si surérogatoirement, tu 
désires faire des aumônes”.

5 	 Talha dit ensuite: L’homme s’en alla en disant: “Par 
Allah, je n’ajouterai rien à cela ni n’en diminuerai 
rien”.

6 	 Le Messager d’Allah m dit alors: “Il a réussi s’ il 
dit vrai” et dans une autre version: “Il entrera au 
Paradis s’il dit vrai”(1) 1.

1	 Al-Boukhari (46) et Moslim (11).

46 Tout ce qui 
concerne les 
adorations 

	 ZEt accomplissez la prière et acquittez l’ 
aumône légale. Et tout ce que vous avancez 
de bien pour vous-mêmes, vous le retrouverez 
auprès d’Allah, car Allah voit parfaitement ce 
que vous faites [ [Sourate Al-Baqara: 110].

	 Z(Ces jours sont) le mois de Ramadān au cours 
duquel le Coran a été descendu comme guide 
pour les gens, et preuves claires de la bonne 
direction et du discernement. Donc, quiconque 
d’entre vous est présent en ce mois, qu’il 
jeûne![ [Sourate Al-Baqara: 185].

	 ZPrélève de leurs biens une aumône par 
laquelle tu les purifies et les bénis. [[Sourate 
At-Tawba: 103].

	 ZAccomplis la prière au déclin du soleil jusqu’ à 
l’ obscurité de la nuit, et [fait] aussi la Lecture à 
l’aube, car la Lecture à l’aube a des témoins. Et 
de la nuit, consacre une partie [avant l’aube] 
pour des prières surérogatoires: afin que 
ton Seigneur te ressuscite en une position de 
gloire[ [Sourate Al-Isra’: 78-79].

	 ZEt si quelqu’ un fait plus de son propre gré, 
C’est pour lui[ [Sourate Al-Baqara: 184].

Il s’agit d’Abou Mohammed, Talha Ibn ‘Obayd Al-
lah Ibn ‘Othmane Al-Qourachi At-Taymi Al-Madani, 
un des Dix Promis au Paradis, un des huit premiers 
convertis à l’Islam, un des cinq qui ont embrassé 
l’Islam grâce à Allah puis à Abou Bakr As- Siddiq, 
qu’Allah a agréé, et un des six Compagnons dési-
gnés par le Messager d’Allah m qu’ il consultait et 
dont il était satisfait lorsqu’il est mort. Il a été tué 
lors du Jour du Chameau en l’an 36 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans At-Tabaqatte Al-Koubra 
d’Ibn Sa’d (3/214), Ma’rifat As-Sahaba d’Abou Nou’aym 
(1/100), Al-Istîi’ab Fi Ma’rifat Al-As’hab d’Ibn ‘Abd Al-Barr 
(2/764).

Un Bédouin interrogea le Prophète m concer-
nant l’Islam et le Prophète m l’ informa de ses 
piliers connus. Celui qui s’en acquitte comme il se 
doit sans ajout ni diminution réussit et entre au 
Paradis.



294

Compréhension (fiqh)

1 	 Un Bédouin venant du plateau du Nedjd - qui s’étend du Hedjaz à l’ouest jusqu’à Al-
Yamama à l’est et où sont situées les régions de Riyad, Al-Qassim et Al-Aflaj(1)3 - vint 
auprès du Prophète m qui était assis avec ses Compagnons. Ce Bédouin avait les cheveux 
ébouriffés et son apparence était négligée. Il hurlait de loin et parlait à voix haute qui, 
déformée par l’écho, n’était pas compréhensible. Lorsqu’il s’approcha de l’assemblée, ils 
comprirent ses paroles et ils surent qu’il questionnait sur les préceptes de l’Islam(2)4.

2 	 Le Prophète m l’informa de l’obligation de la prière qui est le deuxième pilier de l’Islam 
après les deux attestations de foi, et affirma qu’il doit accomplir [quotidiennement] 
cinq prières en tout de jour et de nuit. Ces prières sont: celle de l’aube, celle de midi, 
celle de l’après-midi, celle du coucher du soleil et celle du soir. Le Bédouin lui demanda 
ensuite: Dois-je accomplir d’autres prières [que les prières obligatoires] si j’accomplis 
celles-ci en m’acquittant de tous leurs piliers, leurs obligations et leurs positions? Le 
Prophète m lui répondit qu’il n’a pas à accomplir des prières autres que celles-là, sauf si 
surérogatoirement, il désire accomplir des prières qui sont recommandées d’effectuer.

Surérogatoirement signifie que le serviteur se rapproche d’Allah en accomplissant des 
adorations qu’Il ne lui a pas imposées dans le but d’améliorer sa situation le Jour de la 
Résurrection. Il s’agit donc d’œuvres encouragées. Celui qui les accomplit est récompensé 
et celui qui les délaisse n’est pas puni(3).

3 	 Le Prophète m mentionna ensuite le jeûne [du mois de Ramadan] qui est le quatrième 
pilier de l’Islam. Il consiste à s’abstenir de manger, de boire et de tout ce qui rompt 
le jeûne depuis le moment de l’aube authentique jusqu’au coucher du soleil, en ayant 
eu préalablement l’intention et en mettant en dépôt sa rétribution auprès d’Allah(4). Le 
Bédouin demanda au Prophète m: Dois-je effectuer d’autres jeûnes que celui de ce 
mois? Le Prophète m lui répondit aussi qu’il n’a pas à effectuer d’autres jeûnes que 
celui du mois de Ramadan, sauf si surérogatoirement, il désire jeûner des jours qu’il est 
recommandé de jeûner.

4 	 Puis le Prophète m lui parla de l’aumône légale [la Zakat] qui est le troisième pilier de 
l’Islam après les deux attestations de foi et la prière. Il l’informa donc qu’elle est obligatoire 
et il lui exposa les jugements qui sont en rapport avec elle.

1	 Voir Atlas Al-Hadith An-Nabawi de Chawqi Abou Khalil (p.365).

2	 Voir Fath Al-Bari d’Ibn Hajar (1/106).

3	 Voir Moughni Al-Mouhtaj d’Al-Khatib Ach-Charbini (2/182).

4	 Voir Ach-Charh Al-Moumti’ ‘Ala Zad Al-Moustaqni’ d’Ibn ‘Othaymine (3/5).



295

L’aumône légale [la Zakat] consiste à adorer Allah en prélevant une part obligatoire 
décrétée par la religion, d’un bien déterminé en faveur d’une catégorie de personnes ou 
d’une institution déterminées(1). L’aumône légale est appelée zakat, car elle purifie (du 
verbe zaka/yazkou) l’âme des péchés. Allah dit: )Prélève de leurs biens une aumône 
par laquelle tu les purifies et les bénis ( [Sourate At-Tawba: 103].

Puis l’homme demanda au Prophète m: Dois-je prélever de mes biens une autre 
aumône que cette aumône obligatoire [Zakat]? Le Prophète m répondit: Non, sauf si 
surérogatoirement, tu désires donner de tes biens au profit de bonnes œuvres.

5 	 L’homme s’en alla alors en disant: “Par Allah, je n’ajouterai rien à cela ni n’en diminuerai 
rien ”. Cela signifie qu’il accomplira toutes ces adorations comme il se doit sans rien en 
ajouter ni rien en diminuer, comme lorsque tu dis à quelqu’un qui te confie un travail: Je 
n’y ajouterai rien et je n’en diminuerai rien.

Cet homme ne voulait pas dire qu’il se contentera de ces adorations et qu’il négligera les 
autres préceptes que le Prophète m n’a pas mentionnés ici, comme baisser le regard, 
préserver ses parties intimes, restituer les dépôts, être véridique dans son discours, etc. 
En effet, ceci est répréhensible et il ne lui est pas permis de le dire. De plus, le Prophète 
m n’aurait pas approuvé une telle chose. Cet homme a plutôt interrogé le Prophète m 
au sujet des œuvres et des obligations qui le font entrer au Paradis, voilà pourquoi le 
Prophète m ne l’a pas informé des choses défendues et du reste.

Par ailleurs, celui qui se conforme à ce point à ce qui lui a été ordonné s’empresse d’obéir 
à un autre ordre provenant d’Allah ou de Son Messager et ne s’en abstient pas, qu’il 
s’agisse d’une obligation ou d’une Sounna(2).

6 	 Le Prophète m nous informe ensuite que si cet homme réalise cela et dit vrai, il a alors 
réussi et réalisé tout ce qui est bien.

Le Prophète m ne mentionna pas les deux attestations de foi, car il savait qu’il les 
connaissait ou bien parce que cet homme n’est venu que pour se renseigner sur les actes 
que l’on pratique dans l’Islam. De même, il ne lui parla pas du pèlerinage, peut-être parce 
qu’il n’était pas encore obligatoire à ce moment-là, ou parce que cet homme n’était pas 
concerné par cette obligation, ou encore parce que le Prophète m le mentionna, mais 
par souci de concision le narrateur ne le mentionna pas(3).

1	 Voir Ach-Charh Al-Moumti’ ‘Ala Zad Al-Moustaqni’ d’Ibn ‘Othaymine (6/13).

2	 Voir le commentaire du Sahih d’Al-Boukhari d’Ibn Battal (1/104-105).

3	 Voir Fath Al-Bari d’Ibn Hajar (1/107).



296

Suivi

1 	 (1) Le Prophète m patienta fasse à la rudesse du Bédouin et son haussement de voix. 
Ceci montre au prédicateur, à l’enseignant et à l’éducateur qu’il convient d’être patient 
et de supporter les peines de la prédication, car il pourrait faire face à une opposition 
forte et à des persécutions. Il doit donc être patient et endurant et prendre exemple sur 
le Prophète m.

2 	 (1) Le prédicateur, le détenteur de l’autorité, le savant et l’éducateur doivent tenir compte 
des différences intellectuelles entre les gens. Ils ne doivent donc pas se comporter de 
la même manière à l’égard de tous les gens. Ainsi, le Prophète m ne reprocha pas au 
Bédouin d’avoir élevé la voix et ne lui demanda pas de comptes.

3 	 (2) L’homme demanda avec insistance au Prophète m de lui apprendre ce qui lui est 
bénéfique sans éprouver de pudeur à son égard. À chaque fois qu’il l’informait d’une 
obligation, il lui demandait s’il devait faire plus que cela. Il convient donc que l’être humain 
s’efforce d’acquérir la science et la pudeur ou l’orgueil ne doivent pas l’empêcher de 
poser des questions.



297

4 	 (2) Les prières surérogatoires sont nombreuses, les plus importantes et celles dont le rang 
est le plus élevé, sont les prières continuelles qui sont associées aux prières obligatoires. 
Ce sont les deux unités de prière avant la prière de l’aube, les quatre unités de prière 
avant la prière de midi et les deux unités après, les deux unités de prière après la prière 
du coucher du soleil et les deux unités de prière après la prière du soir. Le Prophète m 
a dit: “Celui qui accomplit douze unités de prière [quotidienne] de jour et de nuit, on lui 
construit avec ces unités de prière une maison au Paradis”(1). Parmi les autres prières 
surérogatoires, il y a la prière du matin, la prière de la nuit, le witr et d’autres au sujet 
desquelles Allah dit dans un hadith qoudsi: “Mon serviteur ne cesse de se rapprocher de 
moi par des adorations surérogatoires jusqu’à ce que Je l’aime et lorsque Je l’aime, Je 
deviens son ouïe avec laquelle il entend, sa vue avec laquelle il voit, sa main avec laquelle 
il se saisit de choses et son pied avec lequel il marche. Lorsqu’il Me sollicite, Je lui donne, 
et lorsqu’il cherche refuge auprès de Moi Je lui donne refuge”(2).

1	 Moslim (728).

2	 Al-Boukhari (6502).



298

Suivi

5 	 (2) Ce hadith indique que lorsqu’un serviteur s’acquitte des obligations seules de la 
manière qui satisfait le Créateur, alors il fait partie de ceux qui seront sauvés le Jour de 
la Résurrection même s’il délaisse les adorations surérogatoires. En effet, Allah dit que le 
serviteur ne se rapproche pas de Lui avec quelque chose qui lui est plus cher que ce qu’Il 
lui a rendu obligatoire [et lui a imposé]. Cependant, délaisser les adorations surérogatoires 
fait manquer une immense part de bien au serviteur. S’il a réussi et qu’il est sauvé par 
le simple fait de s’être acquitté des obligations, il ne fait aucun doute qu’accomplir des 
adorations surérogatoires confirme sa réussite, augmente ses degrés et élève son rang.

6 	 (3) Le jeûne surérogatoire fait partie des meilleures adorations volontaires et Allah rétribue 
cet acte généreusement. Ainsi, le jeûne du jour de ‘Arafa expie les péchés de l’année 
précédente et de l’année suivante(1), le jeûne du jour de ‘Achoura’ expie les péchés de 
l’année précédente(2), et le fait de jeûner six jours au mois de Chawwal qui suit le mois de 
Ramadan revient à avoir jeûné l’année entière(3).

7 	 (4) Le Prophète m mentionna l’aumône légale, car s’en acquitter est une preuve de la foi 
du serviteur, car seul un croyant prélève de bon cœur cette aumône légale [Zakat] de 
ses biens. La raison est que les âmes chérissent leurs biens et s’en montrent avares. Dès 
lors qu’elles acceptent d’en céder une partie pour Allah - exalté soit-Il -, elles démontrent 
alors la validité de leur foi en Allah, en Sa promesse et en Sa menace. Le serviteur doit 
donc mettre à l’épreuve sa foi en s’acquittant de l’aumône légale, en faisant d’autres 
aumônes et en s’exerçant à cette adoration, car ce qui est auprès d’Allah est meilleur et 
plus durable.

8 	 (5) Le Bédouin dit: “Par Allah, je n’ajouterai rien à cela ni n’en diminuerai rien” lorsqu’il sut 
que s’acquitter des obligations est suffisant pour entrer au Paradis. L’être humain doit 
donc être déterminé et actif à chaque fois qu’il décide de faire une bonne action pour 
laquelle il espère une récompense et ne pas faiblir et devenir paresseux après l’avoir 
commencée, qu’il s’agisse de bonnes actions qui concernent ce bas monde ou l’au-delà. 
Ainsi, l’étudiant ne doit pas se montrer paresseux lorsqu’il s’agit de réviser ses leçons, le 
soldat ne doit pas manquer à son devoir de surveillance et le travailleur ne doit pas cesser 
de perfectionner son travail jusqu’à ce qu’il le termine.

1	 12 Moslim (1162).

2	 13 Moslim (1162).

3	 14 Moslim (1164).



299

9 	 (6) Le commentaire du Prophète m succédant aux paroles de cet homme est la 
démonstration qu’il ne le concerne pas exclusivement, mais qu’il vaut pour chaque 
musulman. Ainsi, il suffit au musulman de s’acquitter des obligations comme il se doit 
et de s’abstenir de ce qui est défendu et illicite, pour être sauvé du Feu [de l’Enfer] et 
entrer au Paradis. Toutefois, le Paradis comporte des degrés et des rangs, le plus élevé 
étant d’être en compagnie des prophètes, des envoyés, des véridiques, des martyrs et 
des vertueux. Or il ne fait aucun doute que ce rang n’est pas accessible par le simple fait 
de ne s’acquitter que des obligations. Chaque individu sera rétribué à la hauteur de ses 
œuvres et chaque être humain atteindra le rang auquel il ambitionne dans l’au-delà!

10 	 Il est mis en évidence, dans ce hadith, que le Prophète m a accordé de la considération à 
la situation de celui qui s’est adressé à lui et lui a posé les questions, puisqu’il ne l’informa 
pas d’autre chose que des obligations et des piliers sans lesquels la pratique de l’Islam 
d’un individu ne serait pas valide. Le prédicateur, le savant et le juriste doivent donc avoir 
la présence d’esprit de bien répondre à ceux qui leur posent des questions et s’adressent 
à eux et de s’adapter à leur situation.

L’appel à la prière a retenti du haut des minarets, dans la lueur du 
matin et dans la quiétude de la nuit.
Cet appel apporte la vie à l’univers et aux habitants de ses villes et 
de ses campagnes.
Il est aussi un appel provenant du ciel s’adressant à ceux qui sont 
au-dessus et en dessous de la Terre.
Cet appel est une rencontre entre les anges, la foi et les gens sans 
que personne ne l’ait commandé.
Il est aussi un départ vers la réussite, le bien, le vrai, la guidée et tout 
ce qui est agréable.

Un autre poète a dit:
Ô toi qui fais l’aumône, c’est de la richesse d’Allah que tu dépenses 
dans les bonnes œuvres et cette richesse ne diminue pas.
Combien de richesses Allah a multipliées suite à la générosité de 
leurs propriétaires, la générosité est en effet agréée par Allah.
L’avarice conduit à une maladie sans remède et la richesse de l’avare 
est héritée par les besogneux.
L’aumône réjouit les gens qui endurent les privations, et lorsque tu as 
besoin des gens généreux tu les trouves.

Un poète a dit:





301

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

‘A`icha - qu’Allah a agréée - rapporte que le 
Messager d’Allah a m dit

1 	 “Dix pratiques font partie de la nature originelle,

2 	 Se tailler la moustache,

3 	 se laisser pousser la barbe,

4 	 utiliser le siwak,

5 	 aspirer de l’eau par le nez,

6 	 se couper les ongles,

7 	 laver les articulations et les jonctions de ses doigts,

8 	 épiler les poils de ses aisselles,

9 	 se raser le pubis

10 	 et se laver les exutoires”.

11 	 Mous’ab dit: J’ai oublié la dixième, à moins qu’il ne 
s’agisse du rinçage de la bouche(1).

1	 Moslim (261).

47
Quelques qualités relatives à 
la saine nature et quelques 
règles de bienséance 
relatives aux latrines 

	 ZAllah aime ceux qui se repentent, et Il aime 
ceux qui se purifient [ [Sourate Al-Baqara: 
222].

	 ZÔ enfants d’ Adam, dans chaque lieu de 
prière, portez votre parure (vos habits)[ [Sou-
rate Al- A’r af: 31].

	 ZDirige tout ton être vers la religion exclusive-
ment [pour Allah], telle est la nature qu’ Allah 
a originellement donnée aux hommes - pas de 
changement à la création d’Allah -. Voilà la 
religion de droiture; mais la plupart des gens 
ne savent pas[ [Sourate Ar-Roum: 30].

	 Z[Il] vous a donné votre forme, et quelle belle 
forme Il vous a donnée![[Sourate Ghafir: 64].

Il s’agit de la Mère des Croyants, ’A`icha fille  d’Abi 
Bakr ‘Abd Allah Ibn Abi Qouhafa ‘Othmane	Ibn 
‘Amir Al-Qourachiyya At-Taymiyya, la  Mecquoise, 
la Véridique fille du Véridique, la bien- aimée du 
Messager d’Allah m, la pure et purifiée qui du 
ciel a été innocentée et la femme la plus savante 
de la communauté. Sa mère est Oum Roumane, 
fille de ‘Amir. Elle est née après l’avènement de 
l’Islam et le Prophète m l’ épousa après la mort 
de Khadija - qu’Allah a agréée. Il n’épousa pas 
d’autre vierge qu’elle ni n’aima une femme autant 
qu’elle. De plus, il n’existe pas dans la communau-
té de Mohammed m ni parmi toutes les femmes, 
une femme plus savante qu’elle. Elle est morte à 
Médine en l’an 57 de l’Hégire, d’après l’avis le plus 
correct, à l’âge de soixante-six ans(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-Ashab 
d’Ibn ‘Abd Al-Barr (4/1881), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir 
(7/186) et Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (8/234).

Le Prophète m nous informe de certaines ha-
bitudes faisant partie de la nature originelle qui 
est l’état dans lequel Allah créa les gens. Ceci, 
afin qu’ils aient la meilleure et la plus agréable 
apparence. Le Prophète m mentionna ainsi dix 
pratiques qui sont: se tailler la moustache, laisser 
pousser sa barbe, utiliser un siwak ou quelque 
chose de semblable pour se nettoyer les dents, 
aspirer de l’eau par le nez puis l’expulser, se 
couper les ongles, laver les articulations et les 
jonctions de ses doigts, arracher les poils de ses 
aisselles, se raser les poils du pubis, se laver les 
exutoires avec de l’eau et se rincer la bouche.



302

Compréhension (fiqh)

1 	 L’Islam accorde de l’intérêt à tout ce qui concerne l’être humain, cela va de son apparence 
à son for intérieur, voilà pourquoi il se soucie de l’apparence du musulman. Dans ce hadith, 
le Prophète m nous informe de certaines des pratiques relevant de la nature originelle 
et qui sont des pratiques faisant partie de l’état dans lequel Allah a créé les serviteurs, 
qu’Il leur a prescrites et au travers desquelles ils obtiennent la plus belle et la plus parfaite 
apparence d’un être humain tel qu’il a été créé et admise comme agréable par les raisons 
saines. Cependant il y a des natures originelles qui s’inversent et qui dévient de leur état 
originel, conformément aux paroles du Prophète m: “Tout nouveau-né vient au monde 
dans la nature originelle. Ce sont ses parents qui font de lui un juif, un chrétien ou un 
Zoroastre”(1).

Les pratiques relevant de la nature originelle ne se restreignent pas aux dix actes 
mentionnés dans ce hadith par le Prophète m. Il y en a d’autres qui sont en effet 
mentionnées dans d’autres hadiths, cette liste n’est donc pas exhaustive.

2 	 La première de ces pratiques est de se tailler la moustache qui désigne les poils poussant 
au-dessus de la lèvre supérieure. Il a été ordonné de la tailler, car elle peut être salie par 
les sécrétions qui coulent du nez et peuvent être en contact avec l’eau au moment de 
boire, la contaminant ainsi de microbes qui peuvent être nocifs(2).

Se tailler la moustache est une Sounna et la manière requise de la tailler est de dégager 
la lèvre supérieure. Il n’est donc pas demandé de la raser.

3 	 La deuxième est de laisser pousser la barbe qui désigne les poils poussant sur le menton 
et les joues de l’homme. Ce qui est signifié par la laisser pousser, c’est de ne pas la raser 
ni la raccourcir. Laisser pousser la barbe est une obligation pour tout musulman et on 
trouve dans les hadiths ordonnant de la laisser pousser le verbe et ses synonymes à 
l’impératif. La synthèse de toutes ces narrations est qu’il est ordonné de laisser la barbe 
telle quelle et de ne pas la raser ni la couper.

4 	 La troisième est l’utilisation du siwak qui est un bâton qu’on prélève d’un arbre appelé 
Arak et qu’on utilise pour se nettoyer les dents et se parfumer la bouche. En frottant ses 
dents, il débarrasse des odeurs désagréables.

1	 Al-Boukhari (1385) et Moslim (2658) d’après Abou Hourayra, qu’Allah a agréé.

2	 Voir le commentaire de Riyad As-Salihine par Ibn ‘Othaymine (5/230).



303

L’utilisation du siwak est 
quelque chose de prescrit et de 
recommandé à tout moment, mais 
particulièrement au moment de 
prier, lorsqu’on se réveille de son 
sommeil, lorsque l’haleine s’altère 
et lorsque du tartre se forme sur 
les dents. Le Prophète m a dit: 
“Le siwak est une purification de 
la bouche et une satisfaction du 
Seigneur”(1).

5 	 La quatrième est d’aspirer de l’eau par le nez puis de l’expulser afin d’en faire sortir les 
saletés.

6 	 La cinquième est de se couper les ongles, c’est-à-dire couper la partie des ongles qui 
dépasse afin que les saletés et des microbes nocifs ne s’y déposent pas.

7 	 La sixième est de laver les articulations et les jonctions de tous ses doigts, car de la terre, 
des impuretés et des bactéries pourraient s’y déposer. On ajoute à cela, le lavage de tous 
les plis du corps où on retrouve ce même risque.

8 	 La septième est la suppression des poils qui poussent sous les aisselles, car ils sont situés 
à un emplacement où se déposent la sueur et les saletés causant une odeur désagréable.

On se conforme à la Sounna en enlevant ces poils quel que soit le moyen, que ce soit 
par le rasage ou par l’épilation, car la finalité est d’éliminer les poils et cette finalité est 
atteinte par ces moyens, même si l’épilation est meilleure et plus indiquée pour celui qui 
la supporte(2).

1	 An-Nassa`i (5) et Al-Boukhari qui l’a rapporté avant le hadith (1934) de manière affirmative avec une chaîne de narra-
tion dont il manque un narrateur à son début.

2	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawi (3/149).



304

Compréhension (fiqh)

9 	 La huitième pratique relevant de la nature originelle est de raser les poils épais qui 
poussent autour du sexe chez l’homme et chez la femme. Lorsque ces poils commencent 
à pousser, cela indique la puberté. Cette épilation s’appelle istihdad, car on utilise un 
rasoir fait en fer (hadid) pour l’effectuer.

10 	 La neuvième est de se laver les exutoires avec de l’eau après avoir fait ses besoins. On 
dit aussi qu’il s’agit de se rincer le sexe ou les vêtements après s’être lavé afin de couper 
court à toute insufflation de Satan faisant imaginer à la personne que des gouttes d’urine 
ont souillé ses vêtements(1).

11 	 L’un des narrateurs oublia la dixième pratique et émit l’hypothèse très probable qu’il 
s'agissait du rinçage de la bouche qui consiste à se gargariser la bouche avec de l’eau 
puis à la cracher.

On dit aussi que la dixième pratique est la circoncision, la preuve étant qu’elle est 
mentionnée dans un hadith référencé par Al-Boukhari et Moslim d’après Abou Hourayra 
qui rapporte que le Prophète m a dit: “La nature originelle consiste en cinq pratiques - ou 
cinq pratiques font partie de la nature originelle-: se circoncire, se raser le pubis, arracher 
les poils de ses aisselles, se couper les ongles et se tailler la moustache”(2).

La circoncision est obligatoire pour les hommes. Elle consiste à couper le prépuce de 
manière à dégager complètement le gland du pénis. En effet, l’urine s’accumule sous ce 
morceau de peau et de ce fait cause l’impureté du corps.

Pour ce qui est des femmes, l’excision est une bonne pratique et une Sounna. Elle consiste 
à couper la partie du clitoris apparente(3).

Par ailleurs, la fréquence par défaut de la taille de la moustache, de la découpe des 
ongles, de l'épilage des poils des aisselles et du rasage du pubis est de le faire à chaque 
fois que les poils ou les ongles repoussent. Sinon, il n’est pas recommandé de dépasser 
une durée de quarante jours, car Anas Ibn Malik a dit: “Il nous a été ordonné pour la taille 
de la moustache, la découpe des ongles, l’épilage des poils des aisselles et le rasage du 
pubis, de ne pas s’en abstenir plus de quarante nuits”(4).

1	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawi (3/150).

2	 Al-Boukhari (5889) et Moslim (257).

3	 Voir le commentaire de Riyad As-Salihine par Ibn ‘Othaymine (5/229).

4	 Moslim (258).



305

Tu es né avec ta nature originelle qui n’est rien d’autre que croire [à 
ce qui a été révélé] et avoir la foi.
Et tu as été éprouvé par la responsabilité et tu as fait le choix 
d’emprunter l’une des deux issues grandes ouvertes.
Tu as alors agi commandé par tes passions alors que tu es surveillé. 
En effet, tu n’es pas dissimulé au Juge.

Un poète a dit:



306

Suivi

1 	 (1) L’Islam accorde de l’intérêt à tout ce qui concerne l’être humain, cela va de son 
apparence à son for intérieur, voilà pourquoi il se soucie de l’apparence du musulman. 
Allah dit ainsi: )car Allah aime ceux qui se repentent, et Il aime ceux qui se purifient( 
[Sourate Al-Baqara: 222]. De plus, “la purification a été instituée comme étant la moitié de 
la foi”(1). Le musulman doit donc veiller à entretenir l’hygiène de son corps et à s’embellir, 
tout comme il doit veiller à ce que son dogme et son cœur soient purs.

2 	 Allah posa comme condition pour que Son serviteur se tienne face à Lui [durant la prière] 
qu’il soit complètement pur: que son corps et ses vêtements soient propres, qu’il se soit 
préparé à Lui faire face avec un for intérieur bon, en se repentant et une belle apparence 
grâce aux ablutions et aux parures. C’est la raison pour laquelle celui qui fait ses ablutions 
récite l’invocation suivante: “Ô Allah, fais que je sois de ceux qui se repentent, fais que je 
sois de ceux qui se purifient”.

3 	 (2) Il est recommandé à l’être humain de suivre la Sounna du Prophète m et de se tailler 
la moustache. Il est également recommandé de commencer par le côté droit afin de se 
conformer à la Sounna qui prescrit de toujours tout commencer par le côté droit.

4 	 (3) Il n’est pas permis à l’homme de raccourcir sa barbe ou de la raser. Il lui est seulement 
permis de l’entretenir et de couper les poils rebelles pour s’embellir.

5 	 (3) Certaines pratiques en rapport avec la barbe ont été déclarées détestables par les 
savants, parmi lesquelles le fait de la teindre en noir pour une autre raison que le départ 
pour le jihad; de la teindre en roux pour avoir l’apparence des ascètes; de la teindre en 
blanc afin de passer pour quelqu’un d’âgé, de sage et de savant; de la raser ou d’épiler 
ses poils; d’arracher ses poils blancs; de la peigner et de la coiffer afin de séduire des 
femmes; ou bien de la laisser hirsute et les poils entremêlés afin de montrer que l’on est 
un ascète qui ne prend pas soin de lui-même(2).

6 	 (4) Il est recommandé à l’être humain d’utiliser un siwak afin de se nettoyer la bouche, 
de la parfumer et d’en ôter toute odeur désagréable. Il suffit aussi d’utiliser une brosse à 
dents et du dentifrice, ou bien autre chose remplissant la même fonction.

7 	 (4) Il est recommandé d’utiliser un siwak avant chaque prière afin de se conformer aux 
paroles suivantes du Prophète m: “N’était-ce le souci de ne pas imposer de chose pénible 
à ma communauté - ou aux gens - je leur aurais ordonné de faire usage du siwak à 
chaque prière”(3).

1	 Moslim (223).

2	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawi (3/149, 150).

3	 Al-Boukhari (887) et Moslim (252).



307

8 	 (4) Il n’est jamais détestable d’utiliser un siwak. En effet, il est même recommandé au 
jeûneur de l’utiliser, car on rapporte que ‘Amir Ibn Rabi’a, qu’Allah a agréé, a dit: “J’ai vu 
le Prophète m utiliser tant de fois le siwak alors qu’il jeûnait”(1).

9 	 (5) Aspirer de l’eau par le nez fait partie des actes qui purifient le nez et c’est la raison 
pour laquelle le Prophète m ordonna à celui qui fait ses ablutions: “Aspire de l’eau 
exagérément par le nez, à moins que tu ne jeûnes”(2).

10 	 (6) Que le musulman veille à se couper les ongles. Il convient aussi qu’il vérifie leur propreté 
et qu’il nettoie la terre et la saleté qui s’accumulent en dessous.

11 	 (7) On adjoint au nettoyage des jonctions et des articulations des doigts, toutes les parties 
du corps dans lesquelles la saleté peut s’accumuler, comme les pavillons des oreilles, les 
plis de peau, entre les doigts de pieds et tout autre emplacement où la sueur et la terre 
peuvent se déposer(3).

12 	 (9) Il est recommandé que l’être humain se rase régulièrement le pubis, qu’il lave les parties 
de son corps où poussent des poils, qu’il se nettoie entre les cuisses et qu’il fasse parvenir 
l’eau sur toutes les parcelles de sa peau afin d’éviter les maladies et les inflammations.

13 	 (10) Il ne fait aucun doute que l’utilisation d’eau pour nettoyer ses exutoires après avoir 
fait ses besoins est meilleure que l’essuyement lorsque l'eau est disponible. En effet, 
l’eau nettoie complètement la souillure, purifie cette partie du corps et la débarrasse des 
odeurs désagréables.

14 	 (11) Le musulman ne doit pas laisser l’arrogance et la fierté l’empêcher d’accepter le vrai 
et de l’affirmer. Ainsi, lorsque le narrateur du hadith douta et crut avoir oublié une des 
pratiques, il reconnut cela, car reconnaître la faute ou l’ignorance est préférable au fait 
de mentir sur Allah et sur Son Messager m.

15 	 (11) Se rincer la bouche fait partie des pratiques relevant de la nature originelle que le 
musulman doit régulièrement suivre afin de satisfaire Allah d’obtenir la rétribution méritée 
pour avoir imité Son Messager m et compléter la purification de son corps.

16 	 (11) En ce qui concerne la circoncision, il est meilleur de l’effectuer volontairement dès que 
cela est possible. Ainsi, il est préférable de se faire circoncire lorsqu’on est enfant, à l’âge 
où la chair cicatrise vite et où l’impact psychologique est moins fort.

1	 At-Tirmidhi (725) qui le qualifia de hadith bon. Al-Boukhari qui l’a rapporté avant le hadith (1934) de manière affirma-
tive avec une chaîne de narration dont il manque un narrateur à son début.

2	 Abou Dawoud (142), At-Tirmidhi (788), An-Nassa`i (114) et Ibn Maja (448).

3	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawi (3/150).





309

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

1 	 Un homme interrogea le Messager d’Allah m en 
disant: “Ô Messager d’Allah, nous naviguons sur 
la mer et nous emportons peu d’eau [douce] avec 
nous. Or si nous l’utilisons pour les ablutions, nous 
nous exposons à la soif. Pouvons-nous donc faire 
nos ablutions avec de l’eau de mer?

2 	 Le Messager d’Allah m répondit: “Elle est celle dont 
l’ eau est pure et purifiante et

3 	 celle dont les animaux morts sont licites à la 
consommation”(1).

1	 Abou Dawoud (83), An-Nassa`i (59) At-Tirmidhi (69) et Ibn Maja (386).

48 La pureté de l’eau 

	 ZAllah aime ceux qui se repentent, et Il aime 
ceux qui se purifient [ [Sourate Al-Baqara: 
222].

	 ZLa chasse en mer vous est permise, et aussi d’ 
en manger[ [Sourate Al-Ma`ida: 96].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawsi	
Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant son 
prénom et celui de son père. C’est un Compagnon 
du Messager d’Allah m qui embrassa l’Islam en 
l’an 7 de l’Hégire, l’année de la bataille de Khay-
bar. Constamment  en  compagnie du Prophète 
m pour acquérir la science, il devint l’un des 
Compagnons du Message d’Allah	ayant mémorisé 
le plus de hadiths et celui qui en a narré le plus. 
Selon Al-Boukhari, plus de huit cents Compagnons 
et Successeurs (Tabi’oun) ont rapporté de lui des 
hadiths. ‘Omar Ibn Al-Khattab, qu’Allah a agréé, le 
désigna un temps comme gouverneur du Bahreïn 
puis il retourna à Médine où il se préoccupa de 
narrer des hadiths et d’enseigner aux gen com-
ment pratiquer leur religion. Il est mort en l’an 58 
de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Un homme interrogea le Prophète m sur les ablu-
tions effectuées avec de l’eau de mer et le Pro-
phète l’informa que la mer est pure et purifiante et 
qu’il est licite de manger la chair des animaux qui 
y vivent trouvés morts.



Compréhension (fiqh)

310

Compréhension (fiqh)

1 	 Un homme faisant partie des Compagnons - qu’Allah a agréés - interrogea le Prophète 
m au sujet des ablutions faites avec de l’eau de mer, car lui et les siens voyagent en mer 
et emportent peu d’eau douce avec eux. Or s’ils l’utilisent pour faire leurs ablutions, ils 
s’exposent à la soif. Leur est-il permis dans ce cas particulier de faire leurs ablutions avec 
de l’eau de mer?

2 	 Le Prophète m lui répondit que l’eau de mer est pure en elle-même et qu’elle purifie, 
même si sa couleur et son goût sont différents de ceux de l’eau douce.

3 	 Il lui ajouta ensuite qu’il est licite de manger la chair des animaux marins que l’on trouve 
mortest que cela est une exception aux paroles d’Allah: )Vous sont interdits la bête 
trouvée morte ...[ [Sourate Al-Ma`ida: 3]. Le Prophète m dit dans un autre hadith: “Vous 
ont été déclarés licites deux types de bêtes trouvées mortes et deux types de sang. Les 
deux types de bêtes trouvées mortes sont les poissons et les sauterelles, et les deux 
types de sang sont le foie et la rate”(1).

1	 Ibn Maja (3314).



311

Suivi

1 	 (1) La question du Compagnon était claire et il y expliqua quelle était la situation, car 
une fatwa peut être différente selon la situation et le contexte. C’est pourquoi il est 
obligatoire pour celui qui pose une question d’expliquer au mufti la problématique de 
manière complète et celui-ci ne doit pas donner de réponse avant d’avoir compris la 
totalité de la problématique et tous ses détails.

2 	 (1) Ce Compagnon était préoccupé par la bonne pratique de sa religion. En effet, bien 
que voyageur et ayant la permission de réunir les prières et les accomplir à la fin de leurs 
horaires, si son voyage est de courte durée, il accorda, malgré cela, de l’importance à 
cette problématique afin d’accomplir la prière dans les temps. Il convient donc que nous 
ne soyons pas détournés de l’adoration d’Allah par les affaires de ce bas monde.

3 	 (2) Le Prophète m répondit en disant: “Elle est celle dont l’eau est pure et purifiante” 
et non en disant: “Oui” par exemple, afin que l’on ne comprenne pas qu’il est permis de 
faire ses ablutions avec de l’eau de mer en cas de nécessité seulement, lorsqu’on part 
en mer avec peu d’eau douce, et qu’il n’est pas permis de laver les souillures avec cette 
eau. Il répondit donc en disant plutôt: “Elle est celle dont l’eau est pure et purifiante” afin 
de délivrer un jugement général selon lequel l’eau de mer est pure et purifiante, qu’il y 
ait de l’eau douce disponible ou non et que l’individu soit en voyage ou sur son lieu de 
résidence(1). Ceci est un signe de sagesse du juriste, dans le sens où il convient que sa 
réponse soit claire et non ambiguë.

4 	 (2) La tournure des paroles du Prophète m: “dont l’eau est pure et purifiante” renforce le 
jugement, puisque le Prophète m aurait pu dire: “l’eau de mer est pure et purifiante”, mais 
il utilisa cette tournure en guise de renfort. Le savant et le juriste doivent donc répondre 
de manière très affirmative afin de ne laisser subsister aucun doute. Sinon, celui qui reçoit 
la réponse serait perplexe et ne saurait pas comment mettre en pratique la fatwa.

5 	 (3) Il y a dans ce hadith la permission de s’étendre plus que ne mérite la réponse à la 
question posée, si celui qui est questionné voit qu’il est nécessaire d’apporter des précisions 
auxquelles celui qui a posé la question n’a pas pensé. Ainsi, comme cet homme voyageait 
régulièrement en mer, cela impliquait qu’il tombe sur des poissons morts flottant à la 
surface de l’eau et le Prophète m lui précisa donc qu’il est licite d’en manger. Il convient 
donc que le prédicateur, l’enseignant et le juriste ne se contentent pas de seulement 
répondre à la question qu’on leur pose, mais d’ajouter des précisions en rapport avec la 
question auxquelles celui qui a posé la question n’a pas forcément pensé.(2)

1	 Voir Nayl Al-Aoutar d’Ach-Chawkani (1/29, 30).

2	 Voir Nayl Al-Aoutar d’Ach-Chawkani (1/30, 31).





313

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Houmrane l’esclave affranchi de ‘Othmane rapporte 
que:

1 	 ‘Othmane Ibn ‘ Affane, qu’Allah a agréé, demanda 
de l’eau pour accomplir ses ablutions et qu’il fit ses 
ablutions. Il lava ses mains trois fois, puis se rinça 
la bouche, aspira et expira de l’eau par le nez, puis 
il lava son visage trois fois, puis il lava son avant-
bras droit jusqu'au coude trois fois, puis il lava son 
avant-bras gauche le même nombre de fois, puis il 
essuya sa tête, puis il lava son pied droit jusqu’à la 
cheville trois fois, puis il lava le pied gauche de la 
même façon.

2 	 Il dit ensuite: J’ai vu le Messager d’Allah m faire ses 
ablutions comme je l’ ai fait maintenant. 

3 	 Puis il affirma que le Messager d’Allah m dit: “Celui 
qui fait ses ablutions comme je l’ai fait maintenant, 
puis va accomplir deux unités de prière pendant 
lesquelles il n’a pas de pensées sortant de la prière, 
ses péchés passés lui sont pardonnés”.

4 	 Moslim ajouta dans une version du hadith: “Et sa 
prière et son trajet à pied jusqu’à la mosquée lui sont 
comptés comme des œuvres surérogatoires”(1).

1	 82 Al-Boukhari (164) et Moslim (226), les termes étant les siens. Moslim 
(229) pour l’autre version du hadith.

49 Les ablutions 

	 ZAllah aime ceux qui se repentent, et Il aime 
ceux qui se purifient[ [Sourate Al-Baqara: 222]. 

	 ZÔ les croyants! Lorsque vous vous levez 
pour la prière, lavez vos visages et vos mains 
jusqu’aux coudes; passez les mains mouillées 
sur vos têtes; et lavez-vous les pieds jusqu’aux 
chevilles. Et si vous êtes pollués “junub”, alors 
purifiez-vous (par un bain); mais si vous êtes 
malades, ou en voyage, ou si l’un de vous 
revient du lieu où il a fait ses besoins ou si vous 
avez touché aux femmes et que vous ne trou-
viez pas d’eau, alors recourez à la terre pure, 
passez-en sur vos visages et vos mains. Allah 
ne veut pas vous imposer quelque gêne, mais 
Il veut vous purifier et parfaire sur vous Son 
bienfait. Peut-être serez-vous reconnaissants[ 
[Sourate Al- Ma’ida: 6].

Il s’agit d’Abou ‘Amr ou Abou ‘Abd Allah ‘Oth-
mane Ibn ‘ Affane Ibn Abi Al-‘Ass Ibn Oumayya Ibn 
‘Abd Chams Dhou An- Nourayne, le Compagnon 
ayant participé aux deux migrations et l’un des 
tous premiers convertis à l’Islam. Ayant épousé 
les deux filles du Messager d’Allah m, Rouqayyah 
et Oum Koulthoum, les anges éprouvaient de la 
pudeur à son égard. Il dépensa sa richesse pour la 
cause d’Allah et il devint calife après le martyr de 
‘Omar Ibn Al-Khattab. C’est lors de son califat que 
furent conquises l’Arménie, le Khorassan, l’Afrique 
du Nord et d’autres contrées. Il termina la com-
pilation du Coran qu’il présenta en un seul livre à 
propos duquel les gens ne divergeront pas. Il est 
mort en martyr en l’an 35 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifate As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1952), Tarikh Al-Islam d’Adh-Dhahabi (2/257) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (7/102).

‘Othmane, qu’Allah a agréé, fit ses ablutions pour 
la prière comme le Prophète m les accomplissait, 
puis il informa ceux qui étaient présents que le 
Prophète m a dit: Celui qui fait ses ablutions de 
cette manière et accomplit deux unités de prière 
exclusivement dédiées à Allah en étant recueilli, 
ses péchés seront pardonnés et sa prière ainsi 
que son trajet à pied vers la mosquée lui seront 
comptés comme des œuvres surérogatoires.



314

Compréhension (fiqh)

1 	 ‘Othmane Ibn ‘Affane, qu’Allah a agréé, fit ses ablutions devant les gens afin de leur 
enseigner la manière de faire les ablutions. Il demanda ainsi de l’eau pour accomplir ses 
ablutions. Il commença par ses mains qu’il lava trois fois, puis il prit de l’eau dans le creux 
de la main pour se rincer la bouche et inhaler de l’eau et l’expulser par le nez afin de le 
nettoyer à l’intérieur. Il fit cela trois fois, puis il lava son visage trois fois, la limite du visage 
étant dans le sens de la longueur de la naissance des cheveux jusqu’au bas du menton 
et entre les lobes des oreilles dans le sens de la largeur. Il lava ensuite ses avant-bras 
jusqu’aux coudes - qui sont les articulations situées entre l’avant-bras et le bras - en 
commençant par l’avant-bras droit qu’il lave trois fois puis le gauche trois fois également. 
Puis il essuya sa tête avec ses mains mouillées une seule fois, ce qui est obligatoire 
pour ce qui est de la tête étant l’essuyage et non le lavage en guise d’allègement et par 
clémence. Il lava ensuite ses pieds, chevilles incluses - qui sont les os saillants en bas des 
tibias - trois fois, en commençant par le pied droit.

Le narrateur ne mentionna pas que ‘Othmane lava ses oreilles, car elles sont lavées - à 
l’extérieur et à l’intérieur du pavillon - en même temps qu’on essuie sa tête comme cela 
est établi du Prophète m(1).

Par ailleurs, ‘Othmane, qu’Allah a agréé, rapporte dans ce hadith que les gestes des 
ablutions du Prophète m étaient effectués trois fois, mais il est rapporté dans d’autres 
hadiths qu’il les a effectués une seule fois ou bien deux fois. La synthèse de cela est que 
l’obligation est acquittée et que la fonction purificatrice est remplie lorsqu’on effectue le 
geste une seule fois et que les fois d’après relèvent de la Sounna. Toutefois, le Prophète 
m ne répéta pas les gestes plus de trois fois pour chaque membre et dit: “Celui qui ajoute 
plus de fois agit mal, transgresse et commet une injustice”(2). La première fois suffit donc 
à s’acquitter de l’obligation, la deuxième relève de la Sounna, la troisième est le summum 
de la perfection et ce qui est en plus de cela est une injustice.

1	 Voir Zad Al-Ma’ad d’Ibn Al-Qayyim (1/187, 188).

2	 Abou Dawoud (135), An-Nassa’i (140) et Ibn Maja (422).



315

2 	 Puis ‘Othmane, qu’Allah a agréé, nous informe qu’il vit le Prophète m faire ses ablutions 
ainsi et qu’il voulut enseigner aux gens la manière du Prophète m de faire ses ablutions 
comme il l’a vu.

3 	 ‘Othmane, qu’Allah a agréé, affirme que le Prophète m les informa que celui qui fait ses 
ablutions de cette manière puis accomplit deux unités de prière avec recueillement et les 
dédie exclusivement à Allah sans être distrait par des pensées de ce bas monde, et mieux 
encore s’il est préoccupé par une quelconque pensée - qui survient au musulman lors 
de sa prière - la chasse et ne s’y abandonne pas, sa rétribution est que tous ses péchés 
passés lui seront pardonnés.

Le sens apparent de ce hadith indique que tous les péchés sont concernés par ce pardon: 
les péchés mineurs comme les péchés capitaux. Cependant, d’autres hadiths semblables 
restreignent ce pardon aux péchés mineurs et excluent les péchés capitaux, comme les 
paroles du Prophète m: “Les cinq prières, la prière du vendredi jusqu’à la suivante et le 
jeûne de Ramadan jusqu’au suivant expient les péchés commis entre-temps si on évite 
les péchés capitaux”(1). Les savants ont donc appliqué cette restriction au hadith où il est 
dit que les péchés sont pardonnés dans l’absolu(2).

4 	 Comme le pardon des péchés est obtenu grâce aux ablutions, la prière et le trajet à pied 
menant à la mosquée font mériter une rétribution supplémentaire en plus du pardon des 
péchés. Par conséquent, le serviteur obtient grâce aux ablutions et à la prière le pardon 
des péchés et il obtient également une rétribution pour la prière et le trajet à pied menant 
à la mosquée sans que rien ne manque à cette rétribution. Ainsi, Allah ne se contente pas 
de pardonner les péchés du serviteur, mais Il le rétribue aussi pour la prière et la marche.

1	 Moslim (233).

2	 Voir Ihkam Al-Ahkam Charh ‘Oumdate Al-Ahkam d’Ibn Daqiq Al-‘Id (1/87).



316

Suivi

1 	 (1) La pudeur n’empêcha pas ‘Othmane, qu’Allah a agréé, bien que connu pour sa grande 
pudeur, de faire ses ablutions devant les gens afin de leur enseigner la manière de faire 
ses ablutions. Que la pudeur ne t’empêche pas d’acquérir la science, de la diffuser, 
de corriger une erreur, de commander quelque chose de convenable ou de défendre 
quelque chose de blâmable.

2 	 (1) Apprends de ce hadith la manière de faire les ablutions prescrites par la Sounna et 
veille à t’y conformer.

3 	 (1) Les meilleurs des ablutions sont celles où les gestes sont effectués trois fois. Accomplis-
les de cette façon sans aller au-delà de trois fois.

4 	 (1) Laver ses mains fait partie des Sounane des ablutions que le Prophète m veillait à 
effectuer même si elle n’a pas été mentionnée dans le Coran. Veille donc à effectuer 
toutes les Sounane et tous les gestes recommandés des ablutions que le Prophète m 
s’évertuait à effectuer.

5 	 Se rincer la bouche, aspirer et expirer de l’eau par le nez et s’essuyer les oreilles sont 
des gestes obligatoires lors du bain rituel et des ablutions. En effet, comme le nez et la 
bouche font partie du visage, il est obligatoire de les laver, et comme les oreilles font 
partie de la tête il est obligatoire de les essuyer.

6 	 (1) L’ordre des gestes obligatoires relevant de la Sounna est une obligation qui doit être 
observée.

7 	 (1) Veille à ce que tes ablutions soient continues. Ne les interromps pas pour faire quelque 
chose d’autre et y revenir plus tard. Ainsi, si tu interromps tes ablutions un long moment 
au point que tes membres aient séché, recommence-les.

8 	 (1) Les coudes et les chevilles sont concernés par les ablutions. Veille donc à les inclure 
dans le lavage.

9 	 (1) La cheville désigne les deux os saillants en bas du tibia et non celui qui est à l’arrière 
du pied et auquel certains donnent le même nom. Cet os-là s’appelle le talon.

10 	 (1) ‘Othmane ne formula pas l’intention de faire les ablutions, car l’intention a comme 
siège le cœur et la formuler est une innovation.



317

11 	 (1) On déduit de ce que fit ‘Othmane, qu’Allah a agréé, que le Prophète m ne récitait 
pendant ses ablutions rien des formules que les gens récitent “et on n’a pas relevé de 
lui qu’il disait lors de ses ablutions autre chose que la proclamation du Nom d’Allah. 
Tout hadith qui rapporte de lui des évocations propres aux ablutions est mensonger 
et inventé, car le Messager d’Allah m n’a rien dit de cela ni ne l’a enseigné à sa 
communauté, et ces évocations ne sont pas établies de lui, excepté la proclamation du 
Nom d’Allah avant de commencer, et la formule “J’atteste qu’il n’existe pas de divinité 
excepté Allah, seul sans associé, et j’atteste que Mohammad est Son serviteur et Son 
associé. Ô, Allah, fais que je fasse partie de ceux qui se repentent souvent et de ceux 
qui se purifient” à la fin”(1).

12 	 (2) Il convient que l’enseignant, l’éducateur et le prédicateur recourent à la méthode 
d’enseignement pratique qui imprime les connaissances dans le cerveau et est accessible 
à la compréhension du plus grand nombre, en procédant de la même manière que 
‘Othmane, qu’Allah a agréé.

13 	 (3) ll convient à celui qui va débuter une adoration de chasser les pensées qui sont en 
rapport avec ce bas monde et de lutter contre son âme, car lorsque l’être humain est en 
prière il se met à avoir des pensées avec ce qui le préoccupe.

14 	 (3) Ce qui est signifié par les pensées sortant de la prière, ce sont les pensées en rapport 
avec ce bas monde. Si en revanche on réfléchit à l’au-delà, à son supplice, à ses délices, 
à la Reddition des Comptes, au Pont Sirât et à d’autres choses similaires, cela ne fait pas 
partie de ce qui est défendu(2).

15 	 (3) Si ta pensée est attachée à quelque chose appartenant à ce bas monde pendant que 
tu es en prière, alors cesse d’y penser et concentre-toi sur ta prière, médite les sens des 
versets que tu récites ou que tu écoutes l’imam réciter. Si tu réagis de cette manière, tu 
ne subiras aucun préjudice et ta prière ne sera pas diminuée.

16 	 (3) C’est une occasion immanquable de se voir pardonner ses péchés juste parce qu’on 
fait ses ablutions et qu’on accomplit deux unités de prière légères! Y a-t-il des gens prêts 
à l’action?

1	 Voir Zad Al-Ma’ad d’Ibn Al-Qayyim (1/187, 188).

2	 Voir ‘Oumdate Al-Qari Charh Sahih Al-Boukhari de Badr Ad-Din Al-’Ayni (3/7).



318

Suivi

17 	 (3) Prends l’initiative de faire les ablutions de la manière la plus complète, car le Prophète 
m a dit: “Voulez-vous que je vous indique ce avec quoi Allah efface les fautes et élève 
les degrés?”. On lui répondit: “Oui, ô Messager d’Allah”. Il dit alors: “En effectuant les 
ablutions de la manière la plus complète lorsque les conditions sont défavorables, en 
marchant de nombreux pas vers les mosquées, en attendant une prière après une autre. 
C’est cela monter la garde”(1).

18 	 (3) L’Islam est la religion de la pureté, de la propreté et de la beauté, au point qu’il fit de la 
purification, une des adorations les plus majestueuses et un des moyens les plus efficaces 
pour le serviteur de se rapprocher de Son Créateur. De plus, la validité de nombreuses 
adorations en dépend.

19 	 (4) Un impur n’entrera pas au Paradis et le Paradis ne contient rien d’impur. Ainsi, celui qui 
se purifie dans ce bas monde et rencontre Allah en étant purifié de ses souillures entrera 
au Paradis sans obstacle, tandis que celui qui ne se purifie pas dans ce bas monde obéit 
à deux cas. Si son impureté concerne son être, comme cela est le cas pour le mécréant, 
alors il n’y entrera en aucune manière; et si son impureté est passagère il y entrera 
après avoir été purifié de l’impureté dans le Feu puis il en sortira. Par ailleurs, lorsque les 
adeptes de la foi traverseront le Pont Sirat, ils seront retenus sur une passerelle entre le 
Paradis et l’Enfer. Ils y seront alors nettoyés et purifiés des parcelles d’impuretés qui sont 
restées sur eux et qui les ont empêchés d’entrer au Paradis, mais qui n’étaient pas assez 
graves pour les faire entrer en Enfer. Ainsi, dès qu’ils seront nettoyés et purifiés, on leur 
permettra d’entrer au Paradis(2).

20 	 (4) Allah fait la faveur à Ses serviteurs de leur pardonner leurs péchés et de les 
récompenser pour leur prière et la marche qu’ils ont effectuées pour accomplir celle-ci. 
Comment quelqu’un de raisonnable peut-il repousser cette faveur?

1	 Moslim (251).

2	 Voir Ighathat Al-Lahfane Min Massayid ach-Chaytane d’Ibn Al-Qayyim (1/56).



319319





321

Hadith
Les Versets

Résumé

Le Narrateur

Ammar Ibn Yassir - qu’Allah a agréé - a dit:

1 	 Le Messager d’Allah m m’ envoya pour un besoin 
et je fus atteint de souillure majeure, mais je ne 
trouvai pas d'eau. Je me suis alors roulé dans la 
poussière comme l’aurait fait une bête, puis une 
fois de retour auprès du Prophète m, je lui racontai 
cela.

2 	 Il me dit alors: “Il te suffisait de faire comme cela 
avec tes mains”, et il frappa une seule fois le sol 
avec les mains, puis il essuya le dos de sa main 
droite avec la paume de sa main gauche, et le dos 
de ses mains et son visage(1).

1	 Al-Boukhari (347) et Moslim (368), les termes étant ceux de Moslim.

50 La lustration 
pulvérale 

	 Zmais si vous êtes malades, ou en voyage, ou 
si l’ un de vous revient du lieu où il a fait ses be-
soins ou si vous avez touché aux femmes et que 
vous ne trouviez pas d’eau, alors recourez à 
la terre pure, passez-en sur vos visages et vos 
mains. Allah ne veut pas vous imposer quelque 
gêne, mais Il veut vous purifier et parfaire sur 
vous Son bienfait. Peut-être serez-vous recon-
naissants[ [Sourate Al-Ma`ida: 6].

Il s’agit d’Abou Al-Yaqdhane, ‘Ammar Ibn Yassir 
Ibn ‘Amir Al-‘Ans i Al-Makki Al- Badri, un esclave 
affranchi des Banou Makhzoum. Il était avec son 
père et sa mère de ceux que les mécréants de 
Qouraych avaient suppliciés pour avoir embras-
sé l’Islam et lorsque le Prophète m passait près 
d’eux, il disait: “Patience ô famille de Yassir, vous 
avez rendez-vous avec le Paradis”. Sa mère 
Soumayya fut tuée par Abou Jahl qui lui planta sa 
lance dans ses parties intimes et elle devint de ce 
fait la première martyre de l’Islam.

C’est de lui qu’Allah dit: Zsauf celui qui y a été 
contraint alors que son cœur demeure plein de la 
sérénité de la foi[ [Sourate An-Nahl: 106].

Il y a désaccord au sujet de sa migration en Abys-
sinie, mais il migra à Médine et participa à toutes 
les batailles, puis à la bataille d’Al-Yamama où il 
perdit une oreille. Par la suite ‘Omar - qu’Allah a 
agréé - le désigna gouverneur de Koufa et écrivit 
à ses habitants: Il fait partie des valeureux parmi 
les Compagnons	 de Mohammed m. ‘ Ammar fut 
tué alors qu’ il faisait partie de l’armée de ‘Ali Ibn 
Abi Talib lors de la bataille de Siffine en l’an 37 de 
l’Hégire et fut enterré sur place, sachant que le 
Prophète m lui avait dit auparavant: “Tu seras tué 
par le camp des agresseurs (1)”.

1	 37 Voir sa fiche biographique dans At-Tabaqatte Al-Koubra 
d’Ibn Sa’d (3/186), Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar 
(7/291), Tahdhîb Al-Kamal d’Al-Mizzî (21/215) et Siyar A’lam 
An- Noubala` d’Adh-Dhahabi (3/245).

‘ Ammar Ibn Yassir - qu’Allah a agréé - fut atteint 
de souillure majeure lors de l’un de ses voyages 
et il ne trouva pas d’eau. Il se roula alors dans la 
poussière pour pouvoir prier et lorsqu’il retourna 
auprès du Prophète m, celui-ci lui montra com-
ment effectuer les ablutions sèches: il suffit de 
frapper le sol avec ses mains, de les passer l’une 
sur l’autre puis sur le visage.



Compréhension (fiqh)

322

Compréhension (fiqh)
Les ablutions sèches sont une dispense prescrite par Allah à Ses serviteurs qui ne trouvent pas 
d’eau ou sont dans l’incapacité de s’en servir, afin de leur faciliter la purification. Le Prophète m dit 
à ce sujet: “Allah aime que l’on utilise Ses dispenses autant qu’Il déteste qu’on Lui désobéisse”(1). 
Les savants ont défini les ablutions sèches comme l’acte de recourir à de la poussière que l’on 
passe sur le visage et les mains avec l’intention d’être en mesure d’accomplir la prière ou une 
autre adoration(2). Elles sont prescrites et établies par le Coran, la Sounna et le consensus des 
musulmans. De plus, elles sont une spécificité accordée par Allah à cette communauté(3). Ce 
hadith décrit la manière dont on les effectue.

1 	 ‘Ammar, qu’Allah a agréé, raconte que le Prophète m l’envoya pour l’une de ses affaires 
et qu’il eut un rêve érotique qui lui causa une souillure majeure. Il se mit alors à rouler tout 
son corps dans la poussière pure dont les particules collent aux mains et au corps, jusqu’à 
ce que son corps tout entier fût recouvert de poussière afin de pouvoir être en mesure 
de prier, de lire le Coran, etc. Puis lorsqu’il retourna auprès du Prophète m, il lui raconta 
ce qu’il avait fait afin de savoir s’il avait bien ou mal agi.

‘Ammar ne fit cela que parce qu’il considérait que la poussière est une alternative à l’eau 
et que, de la même façon que l’eau doit atteindre toutes les parties du corps lors du bain 
rituel, il devait en être de même pour la poussière. Ceci fut son avis et son interprétation.

2 	 Le Prophète m l’informa alors qu’il lui suffisait de frapper le sol une fois avec ses deux 
mains, puis de passer ses mains l’une sur l’autre, puis de les passer sur le visage, en 
raison des paroles d’Allah: )mais si vous êtes malades, ou en voyage, ou si l’un de vous 
revient du lieu où il a fait ses besoins ou si vous avez touché aux femmes et que vous 
ne trouviez pas d’eau, alors recourez à la terre pure, passez-en sur vos visages et vos 
mains.( [Sourate Al-Ma`ida: 6].

1	 Rapporté par Ahmad (5866).

2	 Voir Nayl Al-Aoutar d’Ach-Chawkani (1/319).

3	 Voir Nayl Al-Aoutar d’Ach-Chawkani (1/319).



323

Suivi

1 	 (1) L’action de ‘Ammar, qu’Allah a agréé, démontre qu’il incombe au musulman, lorsqu’il 
ignore le jugement relatif à une problématique et l’avis des gens de science à son sujet 
et qu’il n’a pas le loisir de consulter quelqu’un d’autre ou bien qu’il est en voyage et 
ne dispose de personne pour lui donner une fatwa, de s’efforcer dans la mesure de sa 
capacité de déduire un jugement. Puis lorsqu’il a la possibilité de consulter quelqu’un, 
qu’il le fasse afin d’obtenir le jugement valide concernant cette problématique.

2 	 (1) Ce hadith démontre que celui qui, concernant une problématique, déduit un jugement 
erroné, alors qu’il fait partie des gens qualifiés pour effectuer ces déductions de 
jugements, n’a pas à refaire l’acte d’adoration si une partie de son jugement est plus ou 
moins correcte. En effet, le Prophète m n’ordonna pas à ‘Ammar de refaire sa prière pour 
s’être trompé dans la manière prescrite de se purifier, car son intention était de se purifier 
même si la manière n’y était pas(1).

3 	 (2) Ce hadith démontre que ce qui a été prescrit par l’Islam comporte du bien et de la 
facilité. L’Islam ne charge pas l’être humain de ce dont il n’a pas la capacité. Il lui a donc 
prescrit les ablutions sèches qui sont très faciles à effectuer, il suffit en effet pour les 
accomplir, de s’essuyer les mains et le visage.

1	 Voir Ikmal Al-Mou’lim Bi Fawa’id Moslim d’Al-Qadi ‘Iyad (2/223).





325

Les Versets

Hadith
51 L’importance de 

la prière 

 ZSoyez assidus aux prières et surtout la prière 
médiane; et tenez-vous debout devant Allah, 
avec humilité[ [Sourate Al-Baqara: 238].

 ZToute âme est l’ otage de ce qu’ elle a acquis. 
Sauf les gens de la droite (les élus): dans 
des Jardins, ils s’interrogeront au sujet des 
criminels: “Qu’est-ce qui vous a acheminés 
à Saqar?” Ils diront: Nous n’étions pas de 
ceux qui faisaient la prière [ [Sourate Al-
Mouddaththir: 38-43].

Il s’agit d’Abou ‘Abd Allah, Jabir Ibn ‘Abd Allah 
Ibn ‘Amr Ibn Haram Al-Ansari As-Salami. Enfant, il 
participa au deuxième serment d’allégeance d'Al-
'Aqaba en compagnie de son père qui était un des 
chefs ayant participé à la bataille de Badr. Il fut le 
dernier Compagnon à avoir participé aux batailles 
de Badr et de Ouhoud à mourir et il participa à 
la bataille de Siffine dans le camp de ‘Ali Ibn Abi 
Talib. Il était le mufti de Médine à son époque et il 
est mort en 78 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-
Ashab d’Ibn ‘Abd Al-Barr (1/219), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-
Athir (1/307) et Siyar A’lam An-Noubala`` d’Adh -Dhahabi 
(3/190)..

Le Prophète m nous informe que la prière est 
ce qui sépare l’Islam de la mécréance. Celui qui 
délaisse la prière devient donc mécréant.

Le Narrateur

Résumé

Jabir Ibn ‘Abd Allah – qu’Allah a agréé – a dit:

	 J’ai entendu le Prophète m dire: “Il y a certes, entre 
un homme et l’associationnisme et la mécréance, 
le délaissement de la prière”(1).

1	 Moslim (82).



326

Compréhension (fiqh)
	 La prière, qui est le deuxième des piliers de l’Islam après les deux attestations de foi, est 

la colonne centrale sur laquelle est bâti l’Islam. Le Prophète a dit: “Au-dessus de tout il y a 
l’Islam qui a pour colonne la prière et a pour cime le jihad”(1). La prière est aussi l’œuvre la 
plus aimée d’Allah. On rapporte en effet que ‘Abd Allah Ibn Mas’oud, qu’Allah a agréé, a 
dit: “Je demandai au Prophète m: Quelle est l’œuvre la plus aimée par Allah? Il répondit: 
“La prière accomplie dans son temps”(2).

 C’est pourquoi la prière est le signe distinctif des musulmans. L’hypocrite traîne les 
pieds pour l’accomplir et ne le fait que de la manière décrite par Allah: ZLes hypocrites 
cherchent à tromper Allah, mais Allah retourne leur tromperie (contre eux-mêmes). Et 
lorsqu’ils se lèvent pour la prière, ils se lèvent avec paresse[ [Sourate An-Nissa: 142].

	 Le mécréant pour sa part ne la reconnaît pas comme étant une obligation et la délaisse 
totalement. Allah menaça celui qui délaisse la prière en disant: ZToute âme est l’ otage 
de ce qu’elle a acquis. Sauf les gens de la droite (les élus): dans des Jardins, ils 
s’interrogeront au sujet des criminels: “Qu’est-ce qui vous a acheminés à Saqar?”. Ils 
diront: Nous n’étions pas de ceux qui faisaient la prière[ [Sourate Al-Mouddaththir: 38-
43]. Allah dit au sujet de Saqar: ZJe vais le brûler dans le Feu intense (Saqar). Et qui te 
dira ce qu’est Saqar? Il ne laisse rien et n’épargne rien; il brûle la peau et la noircit. Ils 
sont dix-neuf à y veiller.[ [Sourate Al-Mouddaththir: 26-30].

 Par ailleurs, le Prophète m nous informe dans ce hadith du jugement relatif à celui qui 
délaisse la prière en nous rappelant qu’elle est ce qui distingue le musulman du mécréant. 
En effet, ce qui sépare l’homme de l’associationnisme et de la mécréance, c’est le 
délaissement de la prière. Dans un autre hadith, le Prophète m dit: “L’engagement 
qui nous différencie d’eux [les non-musulmans] est la prière, quiconque la délaisse est 
donc mécréant”(3). De plus, ‘Omar, qu’Allah a agréé, a dit: “Celui qui délaisse la prière 
n’appartient en rien à l’Islam”(4). Pour sa part, ‘Abd Allah Ibn Chaqiq – qu’Allah lui fasse 
miséricorde – disait: “Les Compagnons de Mohammed – qu’Allah le couvre d’éloges et 
le protège – ne considéraient le délaissement d’aucune œuvre comme de la mécréance, 
excepté la prière”(5).

1 At-Tirmidhi (2616) et An-Nassa`i (11330).

2 Al-Boukhari (527) et Moslim (85).

3 At-Tirmidhi (2621), An-Nassa`i (463) et Ibn Maja (1079).

4 Malik dans le Mouwatta (1/39) et Ad-Daraqoutni (1750).

5 At-Tirmidhi (2622).



327



328

Suivi
1  Les juristes affirment unanimement que celui qui délaisse la prière par rejet est un mécréant 

et un apostat, mais divergent au sujet de celui qui la délaisse par paresse et négligence. 
Une partie d’entre eux sont d’avis qu’il est mécréant, d’autres sont d’avis qu’il est un 
pervers dont on doit exiger qu’il se repente et sinon il est tué, d’autres encore sont d’avis 
qu’il est un pervers, mais qu’il ne doit pas être tué. Le musulman authentique est celui qui 
connaît son Seigneur – exalté soit-Il – et croit en Son Prophète m. Il ne se permet pas de 
choir dans une bassesse telle que les juristes divergent à son sujet: est-il un mécréant ou 
un pervers? Au contraire, il s’empresse de satisfaire Allah et de se rapprocher de lui par 
des actes surérogatoires après s’être acquitté des obligations.

2  Lorsque ‘Omar, qu’Allah a agréé, fut poignardé et qu’on le ramena chez lui, on tenta de 
le réanimer de son évanouissement et quelqu’un dit: Rien d’autre que la prière ne le 
réanimera. On cria alors: “La prière, ô Commandeur des croyants!” et il dit: “Oui, celui qui 
délaisse la prière n’appartient en rien à l’Islam”. Puis il pria alors que sa blessure saignait. 
Vois donc à quel point les Compagnons se préoccupaient de la prière(1).

3  On rapporte de ‘Abd Allah Ibn ‘Amr Ibn Al-‘Ass – qu’Allah a agréé – que le Prophète m 
parla de la prière un jour en disant: “Celui qui l’accomplit assidûment, elle sera pour lui 
une lumière, une preuve éclatante et un salut le Jour de la Résurrection, alors que celui 
qui ne l’accomplit pas assidûment n’aura ni lumière, ni preuve éclatante, ni salut, et il sera 
le Jour de la Résurrection avec Qaroune, Pharaon, Hamane et Oubayy Ibn Khalaf.”(2)

Ibn Al-Qayyim – qu’Allah lui fasse miséricorde – a dit: Le Prophète m mentionna 
spécifiquement ces quatre hommes parce que ce sont des mécréants notoires. De plus, 
on décèle dans ce hadith une subtilité remarquable. En effet, celui qui s’abstient d’être 
assidu dans la prière est distrait soit par sa richesse, soit par son trône, soit par sa fonction 
prestigieuse, soit par son négoce. Ainsi, celui qui en est distrait à cause de sa richesse 
sera avec Qaroune, celui qui en est distrait à cause du pouvoir sera avec Pharaon, celui 
qui en est distrait à cause d’une fonction prestigieuse sera avec Hamane et celui qui en 
est distrait à cause de son négoce sera avec Oubayy Ibn Khalaf(3).

1 Malik dans le Mouwatta (1/39) et Ad-Daraqoutni (1750).

2 Ahmad (6576) et Cho’ayb Al-Arna’out dit à son sujet: Sa chaîne de narration est bonne.

3 Voir As-Salat Wa Ahkam Tarikiha d’Ibn Al-Qayyim (p.51).



329

4  Comment quelqu’un pourrait-il délaisser la prière alors qu’Allah en fit une expiation des 
péchés et des fautes du serviteur? Le Messager d’Allah m a dit: “Que diriez-vous si un 
fleuve coulait à la porte de l’un de vous, et qu’il prenne de celui-ci de l’eau pour se laver 
cinq fois par jour resterait-il quelque chose de sa saleté?”. Les présents répondirent: “Il 
ne resterait rien de sa saleté”. Il dit alors: “Telles sont les cinq prières avec lesquelles Allah 
efface les fautes”(1).

5  Ibn Mas’oud, qu’Allah a agréé, dit au sujet de la prière en groupe: “S’agissant de nous, 
seul un hypocrite démasqué n’y participait pas. Sinon, il arrivait qu’on amène un homme 
souffrant porté par deux hommes qui le plaçaient dans le rang”(2). Comment donc est-il 
possible qu’un musulman délaisse la prière sciemment et délibérément?!

1 Al-Boukhari (528) et Moslim (667).

2 Moslim (654).

Un poète a dit:

L’appel à la prière a retenti du haut des minarets, dans la lueur du matin et dans la 
quiétude de la nuit.

Cet appel apporte la vie à l’univers et aux habitants de ses villes et de ses campagnes.

Il est aussi un appel provenant du ciel s’adressant à ceux qui sont au-dessus et en 
dessous de la Terre. 

Cet appel est une rencontre entre les anges, la foi et les gens sans que personne ne 
l’ait commandé.

Il est aussi un départ vers la réussite, le bien, le vrai, la guidée et tout ce qui est agréable.

Un autre poète a dit:

Celui qui entre en prière, oublie le bas monde et voit son âme telle qu’elle est.

Les flancs des vertueux se séparent des couches et ils passent leurs nuits debout et 
prosternés.

Ils se rendent à la prière dans l’obscurité qui les environne de toutes parts, mués par 
une passion qui donne de l’entrain aux plus forts et aux plus faibles.

Ils récitent les versets d’Allah dans les mihrabs, alors que la lumière de l’aube est sur 
le point d’apparaître.

Puis lorsque l’appel retentit, qu’ils entrent en prière et qu’ils s’adressent à Allah seul,

Tu vois la scène la plus magnifique qui soit en un instant et tu t’arrêtes pour l’admirer.

Tu les vois alignés en un seul rang, les cœurs unis, leurs langues proclamant tout 
l’amour qu’ils ont pour la Paix (Allah).





331

Les Versets

Hadith
52

Tout ce qui 
concerne les 
jugements relatifs 
à la prière 

 ZC’est par quelque miséricorde de la part 
d’Allah que tu (Mohammed) as été doux envers 
eux. Mais si tu étais rude, au cœur rude, ils se 
seraient enfuis de ton entourage.[ [Sourate 
Al-’Imrane: 159].

 ZCertes, un Messager pris parmi vous, est venu 
à vous, auquel pèsent lourd les difficultés que 
vous subissez, qui est plein de sollicitude pour 
vous, qui est compatissant et miséricordieux 
envers les croyants[ [Sourate At-Tawba: 128].

 ZEt commande à ta famille la prière, et fais-la 
avec persévérance[ [Sourate Taha: 132].

Il s’agit de Malik Ibn Al-Houwayrith Ibn Hachich 
Al-Laythi, Abou Soulaymane. Il y a désaccord 
au sujet de son nom. Il habitait à Bassora et il se 
rendit auprès du Prophète m chez qui il séjourna 
avec un groupe de jeunes hommes de sa tribu. Le 
Prophète m leur enseigna comment faire la prière 
et leur ordonna de l’enseigner aux memrbes de 
leur tribu à leur retour. Il narra plusieurs hadiths 
en rapport avec la prière et est mort en l’an 94 de 
l’Hégire(1).

1 Voir sa fiche biographique dans Mou’jam As-Sahaba d’Ibn 
Qani’ (3/45), Ma’rifat as-Sahaba d’Abou Nou’aym (5/2460) 
et Al-Isti’ab Fi Ma’rifat al-Ashab d’Ibn ‘Abd Al-Barr (3/1349).

Un groupe de jeunes hommes se rendirent auprès 
du Prophète m chez qui ils séjournèrent vingt 
nuits durant afin d’apprendre la religion. Lorsqu’il 
ressentit que leurs familles leur manquaient, il fut 
pris de compassion pour eux et leur ordonna de 
rejoindre les leurs, et de leur enseigner ce qu’ils 
avaient appris de lui, de prier comme ils l’avaient 
vu faire et que leur prière soit dirigée par le plus 
âgé d’entre eux.

Le Narrateur

Résumé

Abou Soulaymane Malik Ibn Al-Houwayrith, 
qu’Allah a agréé, rapporte que le Messager d’Allah 
m a dit:

1 	 Nous nous rendîmes auprès du Prophète m alors 
que nous étions des jeunes d’âge proche. Nous 
séjournâmes chez lui vingt nuits durant et il devina 
que nos familles nous manquaient. Après nous 
avoir demandé qui nous avions laissé derrière 
nous, nous lui répondîmes.

2  Comme il était doux et miséricordieux, il dit: 
“Retournez auprès de vos familles,

3 	 instruisez-les, ordonnez-leur [d’accomplir ce qui 
doit être accompli],

4 	 priez comme vous ma’vez vu le faire

5 	 et lorsque vient l’heure de la prière, que l’un de 
vous fasse l’appel et que le plus âgé d’entre vous 
la dirige”(1).

1 Al-Boukhari (6008) et Moslim (674).



332

Compréhension (fiqh)
1  Malik Ibn Al-Houwayrith, qu’Allah a agréé, se rendit avec un groupe de ses compagnons de 

la tribu des Banou Al-Layth auprès du Prophète m. C’ était tous des jeunes hommes du 
même âge. Ils séjournèrent chez lui vingt nuits durant pendant lesquelles ils apprirent la 
religion d’Allah et s’y instruisirent, puis lorsque le Prophète m ressentit que leurs familles 
leur manquaient, il leur demanda qui ils avaient laissé derrière eux et ils lui apprirent qui 
ils avaient laissé derrière eux.

2  Suite à cela, il leur ordonna de retourner auprès de leurs familles, et cela fait partie de 
la compassion et de la miséricorde du Prophète m envers les croyants, comme Allah a 
dit à son sujet: ZCertes, un Messager pris parmi vous, est venu à vous, auquel pèsent 
lourd les difficultés que vous subissez, qui est plein de sollicitude pour vous, qui est 
compatissant et miséricordieux envers les croyants [ [Sourate At-Tawba: 128].

Aussi, le Prophète leur ordonna de retourner auprès de leurs familles uniquement car 
cela eut lieu après la prise de La Mecque qui marqua la fin de la migration [vers Médine]. 
En effet, le Prophète m a dit: “Nulle migration après la prise [de La Mecque]”(1). Résider 
à Médine devint donc une option: celui qui voulait y rester le pouvait, sinon, après avoir 
appris ce dont il avait besoin comme science et religion, il retournait auprès des siens et 
pour le leur enseigner(2).

Le Prophète m autorisa donc ces jeunes gens à rentrer chez eux et leur ordonna même 
cela, car il sut qu’ils avaient appris en religion, en jurisprudence et en monothéisme ce 
qui leur suffisait. Dans le cas contraire, il ne les aurait pas autorisés à partir ni, à plus forte 
raison, d’instruire les leurs.

3  C’est pourquoi il leur ordonna d’enseigner à leur peuple ce qu’ils savaient au sujet de 
la religion d’Allah et les a même informés que l’enseignement seul n’est pas suffisant. 
En effet, chacun doit ordonner aux membres de sa famille [d’accomplir ce qui doit être 
accompli] et les surveiller, car il est responsable d’eux et doit rendre des comptes à leur 
sujet. Allah dit: ZEt commande à ta famille la prière, et fais-la avec persévérance: 
[Sourate Taha: 132]. Pour sa part, le Prophète m a dit: “Chacun de vous est un berger et 
chacun de vous est responsable de son troupeau”(3). Ainsi, tout comme l’enseignement 
est obligatoire, les injonctions et le suivi sont obligatoires(4).

4  Ensuite le Prophète m énonça la règle importante au sujet de la religion et de ses jugements: 
celle du suivi et de l’imitation du Prophète m dans la prière, ses positions, ce qui est en 
rapport avec ses jugements, ce qu’on dit alors qu’on l’accomplit, ce qui l’invalide et ce qui 
requiert que l’on effectue une prosternation de l’oubli. En effet, les actions du Prophète 
m explicitent ce qui est énoncé globalement dans le Noble Coran, puisqu’il n’y a pas 

1 Al-Boukhari (2783) et Moslim (1353).
2 Voir Fath Al-Bari Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar Al-’Asqalani (13/236).
3 Al-Boukhari (2409) et Moslim (1829).
4 Voir le commentaire de Riyad As-Salihine d’Ibn ‘Othaymine (4/148).



333

dans le Coran un seul verset détaillant les jugements en rapport avec la prière, le nombre 
d’unités de prières, les horaires, les piliers, les Sounane et les positions. Les versets du 
Coran ordonnent plutôt d’être assidu dans sa prière et de l’accomplir dans son temps, 
laissant le soin à la Sounna orale et gestuelle du Prophète m de préciser tout cela. Voici 
pourquoi le Prophète m a dit: “Priez comme vous m’avez vu le faire”.

Il en est de même pour le reste des lois et des jugements. Ainsi, le Prophète m dit 
au sujet du pèlerinage: “Prenez [exemple sur moi pour] vos rites, car il se peut que je 
n’accomplisse pas d’autre pèlerinage après celui-ci.”(1) En outre, les savants s’accordent 
à affirmer que lorsque les actes du Prophète m sont une explicitation de ce qui a été 
ordonné globalement [dans le Coran], à l’image de la prière, du jeûne et du pèlerinage, ils 
doivent être considérés comme obligatoires à moins qu’une preuve spécifique démontre 
qu’ils ne le sont pas(2).

Par ailleurs, le caractère obligatoire de ces actes concerne toute la communauté, à 
condition qu’il soit établi que le Prophète m avait persisté à effectuer tel acte. Dans ce 
cas, il devient obligatoire pour sa communauté, sinon il ne l’est pas(3).

5  Puis le Prophète m leur enseigna que lorsqu’il est l’heure de prier, l’un d’eux doit faire 
l’appel à la prière et que c’est le plus âgé parmi eux qui doit diriger la prière.

Pour ce qui est de l’imam qui dirige la prière, c’est celui qui mémorise la plus grande partie 
du Coran qui doit être mis en avant, conformément au hadith d’Abou Mas’oud Al-Ansari, 
qu’Allah a agréé, selon lequel le Prophète m a dit: “Dirige la prière d’un groupe, celui qui 
mémorise la plus grande partie du Coran. S’ils mémorisent la même partie du Coran, c’est 
celui qui connaît le mieux la Sounna. S’ils ont la même connaissance de la Sounna, c’est 
celui dont la migration est la plus ancienne. S’ils sont égaux concernant leurs migrations, 
alors c’est celui dont la conversion à l’Islam est la plus ancienne”(4)63. En outre, ‘Amr Ibn 
Salama – qu’Allah lui fasse miséricorde – dirigea la prière des siens du vivant du Prophète 
m alors qu’il n’avait que six ans, car c’est lui qui mémorisait la plus grande partie du 
Coran(5). Le Prophète m ne leur a ordonné de mettre en avant le plus âgé d’entre eux que 
parce qu’il savait qu’ils mémorisaient approximativement le même nombre de versets du 
Coran, la preuve étant qu’il est dit dans la version de Moslim: “nous mémorisions presque 
la même chose du Coran”(6). De plus, ils embrassèrent l’Islam en même temps et comme 
il était très probable que leur connaissance de la Sounna fût la même, c’est la raison pour 
laquelle le Prophète m demanda de mettre en avant le plus âgé.

1 Moslim (1297).

2 Voir le commentaire du Sahih d’Al-Boukhari d’Ibn Battal (10/345) et Riyad Al-Afham Fi Charh ‘Umdat Al-Ahkam d’Al-Fa-
kihani (2/167).

3 Voir Fath Al-Bari Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar Al-’Asqalani (13/237).
4 Moslim (673).
5 Al-Boukhari (4302).
6 Moslim (674).



334

Suivi
1  (1) Ce hadith souligne l’intérêt qu’avaient les Compagnons – qu’Allah a agréés – pour 

l’étude de la science et la connaissance de jugements religieux, laissant pour cela derrière 
eux leurs familles et leurs pays. La raison est que leurs âmes étaient convaincues du 
mérite de la science et de son immense importance. L’être humain ne doit donc pas 
manquer cette rétribution, particulièrement lorsqu’on sait que l’étude et l’acquisition de 
la science sont devenues plus faciles de nos jours et ne requièrent plus autant d’efforts 
ni de pénibles voyages.

2  (1) Le Prophète m accordait de l’intérêt aux jeunes et veillait à les instruire puis à les 
envoyer en tant qu’ambassadeurs et prédicateurs auprès des leurs. En effet, la jeunesse 
est la colonne vertébrale de la communauté et elle est garante de son progrès. Il convient 
donc d’orienter l’intérêt des jeunes vers les œuvres, la prédication et l’amélioration des 
choses.

3  (1) Le Prophète m comprenait les spécificités psychologiques des jeunes et était conscient 
de leurs besoins affectifs. C’est pourquoi il les autorisa à retourner auprès de leurs 
familles. Il convient donc de tenir compte de leurs nécessités et de leurs situations et de 
leur consacrer une attention particulière.

4  (2) Le prédicateur, l’enseignant et l’éducateur doivent être doux et miséricordieux, de 
manière à ce que leur mission n’entre pas en conflit avec les besoins essentiels des gens. 
Ils doivent plutôt les accompagner avec douceur du mieux qu’il peut, veiller à tirer profit 
du temps où ils sont actifs et attentifs et leur accorder le repos et les loisirs adaptés à 
leurs corps et à leurs esprits.

5  (2) Un des signes de maturité du prédicateur et de l’éducateur est qu'ils ne chargent 
personne de ce qui n’est pas dans ses capacités. IlIls doivent plutôt tenir compte de la 
force et de l’aptitude de chacun à réaliser ce qu'ils lui ordonnent et à procéder par étapes.

6  (2) Il convient que l’être humain demeure parmi les siens tant que cela est possible et il ne 
lui est pas indiqué de s’exiler ou de s’éloigner d’eux, au point que le Messager d’Allah m 
ordonna au voyageur de retourner auprès de sa famille après avoir réalisé le but de son 
voyage(1).

7  (3) Le Prophète m recommanda dans ce hadith et dans d’autres, de transmettre la religion 
et de répandre la prédication, d’où ses paroles: “Transmettez de moi ne serait-ce qu’un 
verset”(2). Le prédicateur transmet donc d’Allah et de Son Messager m et est le remplaçant 
du Prophète m auprès des gens en ce qui concerne le fait de les appeler à faire le bien, 
leur défendre de faire le mal, leur expliquer les lois de la religion et leur faire comprendre 
ses jugements. Qui donc refuserait d’atteindre ce rang?

1 Voir le commentaire de Riyad As-Salihine d’Ibn ‘Othaymine (4/147).

2 Al-Boukhari (3461).



335

8  (3) Le Prophète m affirma que la prédication nécessite de l’autorité et une patience continue 
dans la mise en pratique, elle ne consiste pas seulement à expliquer les commandements 
et les interdits. D’ailleurs, le Prophète m endura de grandes souffrances en transmettant 
la Législation d’Allah. Les prédicateurs et les savants doivent donc s’armer de patience 
et faire preuve d’une patience continue afin que la religion d’Allah soit mise en pratique.

7  (4) Expliquer les jugements de la religion est la prérogative du Prophète m seul et n’est 
pas laissée à l’appréciation des gens, de leurs raisons ou de leurs passions. L’adoration 
doit donc être accomplie selon les actes et les paroles du Prophète m et on ne doit rien 
ajouter à ce qu’il a prescrit ni rien en déduire.

10  (4) Suivre les Sounane du Prophète m est le moyen de mener une bonne vie et de connaître 
le salut. C’est en effet grâce à elles, que le musulman sait comment prier et quels sont 
les temps des prières, ses jugements, ses piliers et ses positions. C’est aussi grâce à 
elles qu’il connaît les jugements relatifs au reste des adorations, comme l’aumône légale, 
le pèlerinage, etc. Par conséquent, si le musulman s’abstenait de suivre la Sounna du 
Prophète m, il finirait désemparé et égaré, ne sachant quelle voie suivre.

11  (4) L’imitation du Prophète m inclut son imitation dans le recours aux dispenses. Ainsi, 
c’est prendre convenablement exemple sur lui lorsqu’un malade prie assis ou adossé, 
selon ce que requiert son état de santé, lorsqu’un voyageur ou un malade ne jeûne pas 
quand le jeûne lui est préjudiciable, qu’un voyageur réunit et raccourcit les prières et 
qu’un musulman recourt aux autres dispenses auxquelles le Prophète m a eu recours de 
son vivant et au sujet desquelles il dit: “Allah aime qu'on utilise Ses dispenses autant qu’Il 
déteste qu’on Lui désobéisse”(1).

12  (5) Ce hadith enseigne de respecter les plus âgés et de les privilégier dans des 
situations religieusement définies, pourvu que cela ne conduise pas à contrevenir à un 
commandement de la religion. Ainsi, le Prophète m fit le l’âge un critère de désignation 
de l’imam d’une prière, si tous les membres du groupe sont égaux en mémorisation du 
Coran, en science et en ancienneté dans l’Islam.

1 Ahmad (5866).





337

Les Versets

Hadith
53

Quelques 
éléments relatifs 
à la manière de 
prier 

 ZC’est par quelque miséricorde de la part 
d’Allah que tu (Mohammed) as été si 
doux envers eux! Mais si tu étais rude, 
au cœur dur, ils se seraient enfuis de ton 
entourage[[Sourate Al-’Imrane: 159].

 ZCertes, un Messager pris parmi vous, est venu 
à vous, auquel pèsent lourd les difficultés que 
vous subissez, qui est plein de sollicitude pour 
vous, qui est compatissant et miséricordieux 
envers les croyants[ [Sourate At-Tawba: 128].

 ZPar la sagesse et la bonne exhortation, 
appelle (les gens) au sentier de ton Seigneur. Et 
discute avec eux de la meilleure façon: [Sou-
rate An-Nahl: 125].

 ZEt commande à ta famille la prière, et fais-la 
avec persévérance: [Sourate Taha: 132].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawsi 
Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant son 
prénom et celui de son père. C’est un Compagnon 
du Messager d’Allah m qui embrassa l’Islam en 
l’an 7 de l’Hégire, l’année de la bataille de Khay-
bar. Constamment en compagnie du Prophète m 
pour acquérir la science, il devint l’un des Com-
pagnons du Message d’Allah m ayant mémorisé 
le plus de hadiths et celui qui en a narré le plus. 
Selon Al- Boukhari, plus de huit cents Compa-
gnons et Successeurs (Tabi’oune) ont rapporté de 
lui des hadiths. ‘Omar Ibn Al-Khattab, qu’Allah a 
agréé, le désigna un temps comme gouverneur du 
Bahreïn puis il retourna à Médine où il se préoccu-
pa de narrer des hadiths et d’enseigner aux gens 
comment pratiquer leur religion. Il est mort en l’an 
58 de l’Hégire(1) .

1 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Un homme entre dans la mosquée pour prier, 
puis il s’approche du Prophète m et le salue. Le 
Prophète m répond à son salut puis lui ordonne 
de refaire sa prière. L’homme refait sa prière 
puis revient, mais le Prophète m lui demande de 
nouveau de faire la prière. Cela se répète à trois 
reprises, puis l’homme informe le Prophète m qu’il 
ne sait pas faire autrement la prière et le Prophète 
m lui enseigne donc la bonne manière de prier.

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, a dit:

1 		 Le Messager d’Allah m entra dans la mosquée 
suivi d’un homme qui pria puis salua le Prophète 
m. Celui-ci répondit à son salut et lui dit: “Retourne 
prier, car tu n’as pas prié”.

2 		 L’homme retourna prier et il pria comme la 
première fois, puis il revint saluer le Prophète m 
qui lui dit de nouveau: “Retourne prier, car tu n’as 
pas prié”. Il répéta cela à trois reprises et l’homme 
lui dit: Par Celui qui t’a envoyé transmettre le vrai, 
je ne connais pas d’autre manière de prier. Instruis-
moi donc.

3 		 Le Prophète m dit alors: “Après t’ être levé pour 
accomplir la prière, dis: Allahou Akbar,

4 		 puis récite de ce que tu connais du Coran,

5 		 puis incline-toi et reste quelques instants incliné, 
puis relève-toi et reste quelques instants debout, 
puis prosterne-toi et reste quelques instants 
prosterné, puis redresse-toi et reste quelques 
instants assis et fais cela durant toute ta prière”(1).

1 Al-Boukhari (757) et Moslim (397).



338

Compréhension (fiqh)
Ce hadith fait partie des hadiths les plus importants relatifs à la jurisprudence de la prière, 
puisqu’il renferme les principaux piliers et obligations de la prière. Les juristes lui accordent une 
attention particulière et l’utilisent souvent comme argument dans les problématiques juridiques. 
Il est célèbre dans le milieu savant sous le nom de “hadith de celui qui a mal accompli sa prière”.

1  Un homme entra dans la mosquée et pria alors que le Prophète m l’observait. Après avoir 
terminé sa prière, l’homme se dirigea vers le Prophète m afin de le saluer. Le Prophète 
m répondit à son salut puis lui ordonna de refaire la prière et l’informa que sa prière 
n’est pas acceptée ni prise en compte. En effet, si sa prière avait été prise en compte, le 
Prophète m ne lui aurait pas demandé de la refaire et se serait juste contenté d’attirer 
son attention sur les erreurs qu’il a commises afin qu’il les évite à l’avenir.

2  L’homme retourna prier, mais il pria comme la première fois. C’est pourquoi, lorsqu’il revint 
auprès du Prophète m, il lui ordonna de nouveau de refaire sa prière et l’homme persista 
à prier de la même manière. Le Prophète m lui ordonna encore une fois de refaire sa 
prière et l’homme l’informa qu’il ne savait faire la prière que de cette manière-là, puis 
demanda au Prophète m de lui enseigner comment bien prier et de lui dire quelles sont 
les erreurs qu’il a commises et qui ont invalidé sa prière. Le Prophète m ne lui a pas 
expliqué dès le début quelles étaient ses erreurs, car il croyait que l’homme connaissait 
les jugements relatifs à la prière ainsi que ses piliers et ses obligations, mais qu’il y a vait 
contrevenu. C’est pourquoi il lui demanda de refaire sa prière, mais lorsque l’homme 
l’informa qu’il ne savait pas comment prier correctement, le Prophète m lui expliqua les 
jugements relatifs à la prière. Une autre hypothèse est qu’en demandant plusieurs fois 
à l’homme de refaire sa prière puis en lui expliquant la raison pour laquelle il devait la 
refaire, cela l’aiderait à comprendre et à mémoriser plus efficacement et donc à ne plus 
commettre les mêmes erreurs(1).

3  Le Prophète m l’informa alors que lorsqu’il veut prier, qu’il commence par le takbir d’entrée 
en prière, ce qui signifie que ce takbir est un pilier sans lequel la prière n’est pas valide. 
Le Prophète m enseigna donc à cet homme ce qui rend sa prière valide et comme le 
contexte est un contexte d’apprentissage, il ne convient pas d’ajouter à la mention des 
piliers, l’explication des Sounane et autre(2).

Le Prophète m ne mentionna pas non plus l’intention, car l’homme la connaissait, 
puisque l’un des fondements de la religion que personne n’ignore est que les œuvres 
sont rétribuées en fonction des intentions, qu’il s’agisse de prière, d’aumône légale ou de 
toute autre adoration.

1 Voir Al-Kâchif ‘an Haqâ`iq As-Sounane d’At-Tîbî (3/977), At-Tawdîh li-Charhh Jâmi’ As-Sahih d’Ibn Al-Mulaqqin (30/313) 
et Fath Al-Bari Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar Al-’Asqalani (2/281).

2 Voir Ikmal Al-Mou’lim Bi Fawa’id Moslim d’Al-Qadi ‘Iyad (2/282).



339

4  Le Prophète m lui ordonna ensuite de réciter de ce qu’il mémorise du Coran. Cela ne 
signifie pas qu’il lui est permis de réciter ce qu’il veut, mais il est plutôt rapporté dans 
d’autres hadiths complémentaires qu’il est obligatoire de réciter la sourate Al-Fatiha et 
que “La prière de celui qui ne récite pas la sourate Al-Fatiha est nulle”(1). Ce qui serait donc 
signifié par “de ce qu’il mémorise du Coran” est la sourate Al-Fatiha, car Allah facilita sa 
mémorisation aux hommes, aux femmes et aux enfants, ou bien d’autres parties du Coran 
après la sourate Al-Fatiha puisqu’il est probable que l’homme savait que cette sourate est 
un pilier de la prière et que le Prophète m lui indiqua de réciter d’autres parties du Coran 
s’il en mémorise(2).

5  Ensuite le Prophète m lui ordonna de s’incliner et de rester quelques instants ainsi, puis 
de se relever et de rester debout, le dos droit, pendant quelques instants, puis de se 
prosterner et de rester quelques instants ainsi. Cela signifie qu’on ne doit pas se hâter 
lorsqu’on s’acquitte d’un pilier de la prière sans lequel la prière ne serait pas valide, et 
c’est la raison pour laquelle le Prophète m ordonna à cet homme de refaire sa prière. De 
plus, le Prophète m réprouva la prière qui n’est pas faite sereinement et dit:

“C’est la prière de l’hypocrite. Il observe le soleil, puis lorsqu’elle est entre les deux cornes 
de Satan, il se lève et la fait en becquetant quatre fois en n’évoquant Allah que très 
peu”(3). Le “becquetage” désigne les mouvements faits rapidement sans sérénité et qui 
ressemblent au becquetage des coqs.

Dans ce hadith, le Prophète m mentionne certains piliers sans lesquels la prière serait 
invalide et n’en mentionna pas d’autres, comme l’intention, la position assise, la salutation 
finale et le salut, car cet homme les connaissait et le Prophète m l’a vu les accomplir. Le 
Prophète m ne lui a donc indiqué que ceux qu’il ignorait(4).

1 Al-Boukhari (756) et Moslim (394).

2 Voir Ma’alim As-Sounane d’Al-Khattabi (1/210), Ikmal Al-Mou’lim Bi Fawa’id Moslim d’Al-Qadi ‘Iyad (2/282) et Al-Moufhim 
Li-ma Achkal Min Talkhisse Kitab Moslim d’Abou Al-’Abbass Al-Qourtoubi (2/29).

3 Moslim (622).

4 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawi (4/107).



340

Suivi
1  (1) Ce hadith indique que lorsqu’un musulman entre dans une mosquée où il y a des gens 

assis, il lui est recommandé d’accomplir la prière dite de salutation de la mosquée avant 
tout, puis de saluer les personnes présentes.

2  (1) Le musulman doit acquérir la science qui lui permet d’accomplir des adorations valides 
afin que ses adorations ne soient pas invalides.

3  (1) Il est recommandé au savant, au juriste et au prédicateur de s’asseoir à la mosquée pour 
que les gens se regroupent autour de lui et qu’il les exhorte, qu’il les incite à faire le bien 
et qu’il leur décrive la manière dont le Prophète m faisait la prière.

4  (1) Il est requis, pour qu’une œuvre soit acceptée, qu’elle soit exclusivement dédiée à Allah 
et qu’elle soit conforme à la Sounna. Tout comme l’absence de la condition d’exclusivité 
à Allah invalide l’œuvre, il en est de même lorsqu’une œuvre contrevient à la Sounna et 
elle ne devient pas valide simplement parce que l’intention était bonne.

5  (1) Il est permis au prédicateur et au juriste de reporter l’explication d’une chose lorsque 
cela est nécessaire, comme rendre l’auditoire désireux d’entendre le jugement religieux, 
attendre que les gens soient plus nombreux pour qu’un plus grand nombre profite de ce 
qu’il va leur dire, etc.

6  (2) Ce hadith démontre qu’il est recommandé de saluer les gens autour de soi et qu’il est 
obligatoire d’y répondre. Il démontre aussi qu’il est recommandé de réitérer les saluts, et 
ce même si les rencontres sont rapprochées et que l’on s’était déjà salué peu de temps 
avant, et qu’il est obligatoire d’y répondre à chaque fois.

7  (2) Il y a dans ce hadith la recommandation d’être compréhensif avec l’interlocuteur 
instruit comme avec l’interlocuteur ignorant, d’être aimable avec lui, de lui clarifier la 
problématique, de résumer les finalités et de se restreindre à ce qui est important pour 
lui sans entrer dans des détails complémentaires qu’il est peu susceptible de mémoriser 
et de mettre en pratique(1).

8  (3) La clé de la prière est le takbir, qui signifie dire: Allahou Akbar (Allah est le Plus Grand) 
pour entrer en prière. Cette clé mérite donc que tu la considères plus importante que 
le bas monde et ce qu’il contient et aucune des distractions ne doit t’empêcher de te 
recueillir et d’être serein.

1 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawi (4/108, 109).



341

9  (4) Ce hadith démontre que la religion a été facilitée aux musulmans et qu’ils n’ont pas été 
chargés de ce qui leur est pénible. Ainsi, l’ordre du Prophète m à cet homme de réciter 
de ce qu’il mémorise du Coran, est contraire à l’habitude qu’ont certains imams à réciter 
de longues sourates pendant la prière, rendant celle-ci difficile pour les gens. Le Prophète 
m a dit: “Lorsque l’un de vous dirige la prière des gens, qu’il l’allège, car il y a parmi eux 
des faibles, des malades et des vieux. Si en revanche l’un d’eux prie seul, qu’il fasse durer 
la prière autant qu’il le veut”(1).

10  (5) La sérénité est un pilier de la prière sans lequel elle n’est pas valide. Sa finalité est de 
vivre consciemment sa prière et de méditer les évocations et les invocations récitées. En 
effet, la prière ne consiste pas seulement en des mouvements que le musulman effectue, 
se levant et se baissant.

11  Une des manières de s’enjoindre mutuellement le vrai, d’ordonner ce qui est convenable 
et de défendre ce qui est blâmable, est d’attirer l’attention des ignorants sur leurs fautes 
et de les instruire.

On rapporte que Zayd Ibn Wahb – qu’Allah lui fasse miséricorde – dit: Hodhayfa – qu’Allah 
a agréé – vit un homme qui n’avait pas complété son inclinaison et sa prosternation. Il lui 
dit: “Tu n’as pas prié et si tu mourrais maintenant, tu mourrais sur autre que la nature 
originelle qu’Allah a créée en Mohammed m”. Or ces paroles sont très sévères(2).

1 Al-Boukhari (703) Moslim (467) d’après Abou Hourayra, qu’Allah a agréé.

2 Al-Boukhari (791).

Un poète a dit:

Tu pries sans présence du cœur et une telle prière accomplie 
par un enfant mériterait une punition. Malheur à toi! Sais-tu 
à qui tu te confies en étant distant et face à qui tu t’inclines, 
en n’étant pas recueilli?

Tu Lui dis “C’est Toi que nous adorons” en étant distrait par 
autre chose, sans qu’une nécessité ne t’amène à cela.

Or, toi-même, si quelqu’un se confiait à toi en regardant 
autrui, tu te consumerais d'offuscation et de jalousie.





343

Les Versets

Hadith
54 La sourate 

Al-Fatiha lors de 
la prière 

 ZLouange à Allah, Seigneur de l’ univers. Le 
Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux, 
Maître du Jour de la rétribution. C’est Toi [Seul] 
que nous adorons, et c’est Toi [Seul] dont nous 
implorons le secours. Guide-nous dans le droit 
chemin, Le chemin de ceux que Tu as comblés 
de faveurs, non pas de ceux qui ont encouru 
Ta colère, ni des égarés: [Sourate Al-Fatiha: 
2-7].

 ZNous t’avons certes donné “les sept versets 
que l’on répète”, ainsi que le Coran sublime: 
[Sourate Al-Hijr: 87].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawsi 
Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant 
son prénom et celui de son père. C’est un 
Compagnon du Messager d’Allah m qui embrassa 
l’Islam en l’an 7 de l’Hégire, l’année de la bataille 
de Khaybar. Constamment en compagnie du 
Prophète m pour acquérir la science, il devint 
l’un des Compagnons du Message d’Allah m 
ayant mémorisé le plus de hadiths et celui qui en 
a narré le plus. Selon Al- Boukhari, plus de huit 
cents Compagnons et Successeurs (Tabi’oune) 
ont rapporté de lui des hadiths. ‘Omar Ibn Al-
Khattab, qu’Allah a agréé, le désigna un temps 
comme gouverneur du Bahreïn puis il retourna à 
Médine où il se préoccupa de narrer des hadiths 
et d’enseigner aux gen comment pratiquer leur 
religion. Il est mort en l’an 58 de l’Hégire(1) 81.

1 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-As’hab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Abou Hourayra – qu’Allah a agréé – rapporte 
que le Prophète m nous a informés que celui 
qui accomplit une prière sans y réciter la sourate 
Al-Fatiha, sa prière est incomplète à un point tel 
que sa validité est remise en cause. On interrogea 
alors Abou Hourayra au sujet de sa récitation 
lorsqu’on prie derrière un imam et il ordonna de la 
réciter quand même, en raison du mérite rapporté 
par le Prophète m de son Seigneur qui a divisé la 
récitation de la sourate Al- Fatiha entre Lui et Son 
serviteur.

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, rapporte que le 
Prophète m a dit:

1 	 “Celui qui accomplit une prière sans y réciter la 
Mère du Coran (la sourate Al-Fatiha), sa prière est 
tronquée – il répéta cela à trois reprises – et n’est 
pas complète”.

2 	 On dit alors à Abou Hourayra: “Mais nous prions 
derrière un imam”. Il répondit: “Récite cette sourate 
dans ton for intérieur,

3 	 car j’ai entendu le Messager d’Allah m dire: “Allah 
dit: J’ai divisé la prière entre Moi et Mon serviteur 
en deux moitiés et Mon serviteur a obtenu ce qu’il 
demande.

4 	 Ainsi, lorsque le serviteur dit: {Louange à Allah, 
Seigneur de l’univers}, Allah dit: “Mon serviteur 
M’a loué”. Lorsqu’il dit: {Le Tout Miséricordieux, 
le Très Miséricordieux}, Allah dit: “Mon serviteur a 
fait Mon éloge”. Lorsqu’il dit: {Maître du Jour de la 
rétribution}, Allah dit: “Mon serviteur M’a glorifié”.

5 	 Lorsqu’il dit: {C’est Toi [Seul] que nous adorons, 
et c’est Toi [Seul] dont nous implorons secours}, 
Allah dit: “Ceci est entre moi et Mon serviteur et 
Mon serviteur a obtenu ce qu’il demande”.

6 	 Lorsqu’il dit: {Guide-nous dans le droit chemin, Le 
chemin de ceux que Tu as comblés de faveurs, 
non pas de ceux qui ont encouru Ta colère, ni des 
égarés}, Allah dit: “Ceci est pour Mon serviteur et 
mon serviteur a obtenu ce qu’il demande”(1)80.

1 Moslim (395).



344

Compréhension (fiqh)
1  Le Prophète m affirme que celui qui accomplit une prière sans y avoir récité la sourate Al-

Fatiha, sa prière est incomplète et n’est pas achevée.

Elle est incomplète à un point tel que sa validité est remise en cause, en raison des paroles 
du Prophète m: “La prière de celui qui ne récite pas la sourate Al-Fatiha est nulle”(1).

Par ailleurs, la sourate Al-Fatiha est surnommée la Mère du Coran (Oum Al-Qour’ane), car 
elle en est l’origine et tous les concepts contenus dans toutes les sourates du Coran – 
comme l’éloge d’Allah, Son adoration, la séduction et la menace et les récits des anciens 
– se retrouvent en elle, tout comme La Mecque est surnommée la Mère des Cités (Oum 
Al-Qoura), car elle en est l’origine(2).

2  Ensuite on demande à Abou Hourayra, le narrateur de ce hadith, si le fidèle qui prie en 
groupe derrière un imam doit réciter cette sourate ou pas et il lui répond qu’il doit la 
réciter dans son for intérieur. Même si cet avis provient d’Abou Hourayra, c’est cependant 
comme s’il l’attribuait au Prophète m. On rapporte en effet que ‘Obada Ibn As-Samit, 
qu’Allah a agréé, a dit: “Nous accomplissions la prière de l’aube derrière le Messager 
d’Allah m et alors qu’il récitait, la récitation semblait lui être pénible. Après avoir terminé, il 
dit: “Vous récitez sans doute avec votre imam?”. Ils répondirent: “Oui, de manière rapide, 
ô Messager d’Allah”. Il dit alors: “Ne le faites pas, sauf pour la sourate Al-Fatiha, car la 
prière de celui qui ne la récite pas est nulle(3)”.

3  Puis Abou Hourayra justifie son affirmation: Allah nous informe dans un hadith qoudsi qu’Il 
a divisé la récitation entre Lui et Son serviteur en deux moitiés.

La division ici est celle des concepts, c’est-à-dire qu’Allah répond à un terme par ce qui 
lui est égal. Ainsi, lorsque le serviteur dit: {Louange à Allah, Seigneur de l’univers}, Allah 
dit: “Mon serviteur M’a loué”...

Ce qui est probablement signifié par la division en deux moitiés, c’est aussi que la moitié 
de la sourate est adoration, éloge et glorification d’Allah et son autre moitié est demande 
et invocation, sachant qu’Allah promit d’exaucer cette invocation. L’emplacement de la 
division en deux moitiés est le verset: {C’est Toi [Seul] que nous adorons, et c’est Toi [Seul] 
dont nous implorons secours}. Ainsi, ce verset avec ce qui le précède est éloge, glorification 
et adoration d’Allah, alors que ce qui suit est imploration de l’aide et de la guidée d’Allah(4).

1 Al-Boukhari (756) et Moslim (394).
2 Voir Ikmal Al-Mou’lim Bi Fawa’id Moslim d’Al-Qadi ‘Iyad (2/272), Al-Moufhim Li-ma Achkal Mine Talkhisse Kitab Moslim 

d’Abou Al-’Abbass Al-Qourtoubi (2/25) et Touhfat Al-Abrar Charh Massabih As-Sounna d’Al-Baydawi (1/286).
3 Abou Dawoud (823) et At-Tirmidhi (311).
4 Voir Ma’alim As-Sounane d’Al-Khattabi (1/204), Al-Massalik Fi Charh Mouwatta Malik d’Ibn Al-’Arabi (2/375).



345

Le fait que la récitation de la sourate Al-Fatiha soit qualifiée de prière, est une figure de 
style qui consiste à se servir d’un mot désignant une chose pour qualifier sa partie la plus 
importante, comme dans les paroles d’Allah: ZEt ne prie pas à voix haute ni à voix trop 
basse, mais cherche le juste milieu entre les deux: [Sourate Al-Isra’: 110]. La signification 
est: Ne récite pas à voix haute(1).

4  Puis le Prophète m nous informe que lorsque le serviteur dit: {Louange à Allah, Seigneur 
de l’univers}, Allah dit: “Mon serviteur M’a loué”. Lorsqu’il dit: {Le Tout Miséricordieux, le 
Très Miséricordieux}, Allah dit: “Mon serviteur a fait Mon éloge”. Lorsqu’il dit: {Maître du 
Jour de la rétribution}, Allah dit: “Mon serviteur M’a glorifié”.

La louange, l’éloge et la glorification sont des termes de signification proche et tous 
appartiennent au champ lexical de l’apologie et de la mention des attributs positifs. 
Toutefois, la louange n’est pas liée à un acte et c’est la raison pour laquelle Allah dit: 
{Louange à Allah, Seigneur de l’univers}. Nous Le louons donc parce qu’Il est le Seigneur 
de l’Univers. L’éloge est quant à lui la mention des attributs positifs qui méritent que 
l’on fasse l’éloge de celui qui les possède et c’est pourquoi Allah les mentionna dans le 
verset: {Le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux}. Lorsque Allah mentionna l’éloge, 
Il l’associa à la miséricorde et lorsqu’Il parla du Jour Dernier et qu’Il affirma qu’Il en est le 
Possesseur et Celui qui en dispose, Il associa à cela la glorification qui consiste à expliciter 
l’élévation et l’éminence(2).

5  Lorsque le serviteur dit: {C’est Toi [Seul] que nous adorons, et c’est Toi [Seul] dont nous 
implorons secours}, Allah dit: “Ceci est entre moi et Mon serviteur et Mon serviteur a 
obtenu ce qu’il demande”. Ainsi, ce verset renferme l’humilité devant Allah, le besoin 
que l’on a de Lui, Son adoration exclusive et la sollicitation de Son aide. L’adoration est 
un terme qui regroupe tout ce qu’Allah aime et agrée comme paroles et actes secrets et 
apparents, et ceci inclut la proclamation de l’éminence d’Allah et la reconnaissance qu’Il 
a le pouvoir d’exaucer(3).

6  Lorsque le serviteur dit: {Guide-nous dans le droit chemin, Le chemin de ceux que Tu as 
comblés de faveurs, non pas de ceux qui ont encouru Ta colère, ni des égarés}, Allah dit: 
“Ceci est pour Mon serviteur et mon serviteur a obtenu ce qu’il demande”. Cela signifie 
qu’Allah exauce son invocation et lui donne ce qu’il désire.

Ceux qui ont encouru la colère d’Allah sont les juifs. Ils ont encouru Sa colère lorsqu’ils 
connurent le vrai, mais s’y opposèrent et s’en détournèrent. Les égarés sont les chrétiens, 
puisqu’ils se débattent dans l’ignorance et l’innovation en religion, instituées sur la base 
d’aucune science(4).

1 Voir Ma’alim As-Sounane d’Al-Khattabi (1/203), Al-Massalik Fi Charh Mouwatta Malik d’Ibn Al-’Arabi (1/239).
2 Voir Al-Massalik Fi Charh Mouwatta Malik d’Ibn Al-’Arabi (2/376) et le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawi 

(4/104).
3 Voir Al-Moufhim Li-ma Achkal Min Talkhisse Kitab Moslim d’Abou Al-’Abbass Al-Qourtoubi (2/27) et Majmou’ Al-Fatawa 

d’Ibn Taymiyya (10/149).
4 Voir l’exégèse du Coran par Ibn Kathir (1/140)



346

Suivi
1 	 (1) La sourate Al-Fatiha est la Mère du Coran et son origine, et tous les concepts contenus dans 

les autres sourates se retrouvent en elle. L’intelligent est donc celui qui connaît les concepts 
qu’elle renferme, extrait les jugements qu’elle contient et identifie les raisons profondes de son 
statut privilégié.

2 	 (1) Nous pouvons déduire de cette sourate toutes les connaissances de ce bas monde et de l’au- 
delà. En effet, il est dit: Il y a dans cette sourate la connaissance de la louange, la connaissance 
de la divinité, la connaissance de la seigneurie, la connaissance de l’univers, la connaissance 
de la miséricorde, la connaissance de la souveraineté, la connaissance de la religion, la 
connaissance de l’adoration, la connaissance de l’imploration de l’aide, la connaissance de 
la guidée, la connaissance du droit chemin, la connaissance de la droiture, la connaissance 
du bienfait, la connaissance de ce qui est requis pour éviter la colère [d’Allah], ainsi que la 
connaissance de ce qui est requis pour éviter l’égarement(1).

3 	 (1) Ce hadith démontre qu’il est obligatoire de réciter la sourate Al-Fatiha dans chaque rak’a 
[unité de prière]. Il n’est donc pas permis au musulman de réciter autre chose qu’elle [à sa 
place].

4 	 (1) Le Prophète m répéta les paroles: “elle est tronquée” à trois reprises, afin qu’on le comprenne 
bien et qu’on mémorise ses paroles et afin d’insister auprès de son auditoire sur ce jugement, 
sachant que la répétition est une figure de style souvent utilisée par le Prophète m. Il appartient 
donc au prédicateur, à l’enseignant et à l’éducateur de s’y intéresser et d’y recourir souvent.

5 	 (2) Les gens interrogèrent Abou Hourayra concernant le jugement relatif à la lecture par le 
fidèle priant derrière un imam, de la sourate Al-Fatiha, dans l’éventualité où ce cas de figure 
aurait un jugement distinct. C’est pourquoi Abou Hourayra ne réprouva pas leur question. Un 
musulman ne doit donc pas avoir honte de poser des questions concernant ce qu’il ignore, 
et le juriste et le prédicateur ne doivent pas s’impatienter lorsque leur auditoire leur pose des 
questions auxquelles il a déjà répondu explicitement ou implicitement.

6 	 (3) Allah qualifia la sourate Al-Fatiha de prière, car elle en est la partie la plus importante. Il 
convient donc que le musulman ne soit pas inattentif à cette partie, la plus importante, en la 
récitant précipitamment sans réflexion ni méditation.

7 	 (3) Alors que tu récites la sourate Al-Fatiha lors de la prière, médite le dialogue et la conversation 
intime entre l’être humain et son Seigneur – exalté soit-Il. Notre devoir est donc que nos cœurs 
soient présents lors de la prière, afin que nous nous en acquittions consciencieusement et afin 
que nous en tirions profit, car on ne récolte des avantages que de la prière accomplie d’un 
recueillement complet(2).

8 	 (4) Allah montre fièrement Ses serviteurs croyants et est réjoui par eux. Ainsi, lorsqu’ils disent: 
{Louange à Allah, Seigneur de l’univers}, Allah dit: “Mon serviteur M’a loué”, avec fierté et joie. 
Quelle œuvre est donc plus éminente et plus susceptible d’être immensément rétribuée qu’une 
œuvre par laquelle Allah est réjoui?

1	 Voir Al-Ifsah ‘Ane Ma’ani As-Sihah d’Ibn Houbayra (8/157).
2	 Voir le commentaire de Riyad As-Salihine d’Ibn ‘Othaymine (1/355).



347

9 	 (5) Le musulman gagnerait à méditer les paroles d’Allah: {C’est Toi [Seul] que nous adorons, 
et c’est Toi [Seul] dont nous implorons secours}, car on dit qu’elles rassemblent les secrets 
de tous les livres révélés du ciel. Les créatures n’ont, en effet, été créées que pour adorer 
Allah, conformément aux paroles d’Allah: ZJe n’ai créé les djinns et les hommes que pour 
qu’ils M’adorent: [Sourate Adh-Dhariyatte: 56]. Par ailleurs, l’adoration est un droit d’Allah 
sur Ses serviteurs et les serviteurs n’ont aucun pouvoir de l’accomplir sans l’aide d’Allah. C’est 
pourquoi cette phrase est entre Allah et Son serviteur, car l’adoration est un droit d’Allah sur 
Son serviteur et l’aide est une faveur qu’Allah fait à Son serviteur(1).

10 	 (6) Allah ordonna à Ses serviteurs de Lui demander de les guider dans le droit chemin emprunté 
par les prophètes, les véridiques et les martyrs. Celui qui se tient sur ce chemin connaît le 
bonheur dans ce bas monde et dans l’au-delà et son parcours sur le Pont Sirat sera droit le Jour 
de la Résurrection. Quant à celui qui en sort, soit il encourt la colère [d’Allah], pour avoir bien 
identifié la voie de la guidée, mais ne pas l’avoir emprunté à l’image des juifs, soit il s’égare de 
la voie de la guidée, à l’image des chrétiens et autres polythéistes(2).

11 	 (6) Allah recommanda à Ses serviteurs de Lui demander de les guider dans le droit chemin 
et de les sauver de la voie des juifs et des chrétiens. Ceci impose que l’on s’abstienne de les 
suivre et de les imiter. Nous devons plutôt faire le contraire de ce qu’ils font dans la mesure du 
possible.

12 	 (6) Lorsque le fidèle termine la récitation de la sourate Al-Fatiha, Allah exauce son invocation 
en disant: “Ceci est pour Mon serviteur et mon serviteur a obtenu ce qu’il demande”. À ce 
moment- là, les anges disent: “Amine” en réponse à l’invocation du fidèle et il est alors prescrit 
à ceux qui prient derrière de dire: “Amine” en même temps qu’eux. En effet, dire “Amine” est 
une des raisons pour lesquelles l’invocation est exaucée(3).

1	 Voir Fath Al-Bari Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar Al-’Asqalani (7/102, 103).
2	 Voir Fath Al-Bari Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar Al-’Asqalani (7/102, 103).
3	 Voir Fath Al-Bari Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar Al-’Asqalani (7/102, 103).

Un poète a dit:

Tu pries sans présence du cœur et une telle prière accomplie par un 
enfant mériterait une punition. Malheur à toi! Sais-tu à qui tu te confies 
en étant distant et face à qui tu t’inclines, en n’étant pas recueilli?

Tu Lui dis “C’est Toi que nous adorons” en étant distrait par autre 
chose, sans qu’une nécessité ne t’amène à cela.

Or, toi-même, si quelqu’un se confiait à toi en regardant autrui, tu te 
consumerais d’obfuscation et de jalousie.





349

Les Versets

Hadith
55 Le vendredi 

 ZÔ vous qui avez cru! Quand on appelle à la prière 
du jour du vendredi, accourez à l’invocation 
d’Allah et laissez tout négoce. Cela est bien 
meilleur pour vous, si vous saviez! Puis quand la 
prière est achevée, dispersez-vous sur terre et 
recherchez [quelque effet] de la grâce d’Allah, et 
invoquez beaucoup Allah afin que vous réussissiez. 
Quand ils entrevoient quelque commerce ou 
quelque divertissement, ils s’y dispersent et te 
laissent debout. Dis: “Ce qui est auprès d’Allah est 
bien meilleur que le divertissement et le commerce, 
et Allah est le Meilleur des pourvoyeurs”: [Sourate 
Al-Joumou’a: 9-11].

Ibn ‘Omar est ‘Abd Allah Ibn ‘Omar Ibn Al-Khattab 
Ibn Noufayl Abou ‘Abd Ar- Rahmane Al-Qourachi 
Al-’Adaw i. Il embrassa l’Islam lorsqu’il était un enfant 
qui n’avait pas encore atteint la puberté et i était 
encore trop jeune pour participer à la bataille de 
Ouhoud, ce qui fait que le Prophète m le congédia. 
La première bataille à laquelle il participa fut donc la 
bataille du Fossé. Il est aussi de ceux qui ont prêté 
le serment d’allégeance sous l'arbre. Sa mère et la 
mère de la Mère des Croyants Hafsa est Zaynab fille 
de Madh’oune, la sœur de ‘Othmane Ibn Madh’oune 
Al-Joumahi. Il narra une science bénéfique de la part 
du Prophète m, de son père ‘Omar, d’Abou Bakr, de 
‘Othmane, de ‘Ali, de Bilal, de Souhayb et d’autres 
Compagnons – qu’Allah a agréés. Il fait également 
partie de ceux qui ont émis beaucoup de fatwas et 
ont narré de nombreux hadiths. Il est mort en l’an 74 
de l’Hégire(1).
Abou Hourayra est ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-
Dawsi Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant son 
prénom et celui de son père. C’est un Compagnon 
du Messager d’Allah m qui embrassa l’Islam en 
l’an 7 de l’Hégire, l’année de la bataille de Khaybar. 
Constamment en compagnie du Prophète m pour 
acquérir la science, il devint l’un des Compagnons du 
Message d’Allah m ayant mémorisé le plus de hadiths 
et celui qui en a narré le plus. Selon Al- Boukhari, 
plus de huit cents Compagnons et Successeurs 
(Tabi’oune) ont rapporté de lui des hadiths. ‘Omar 
Ibn Al-Khattab, qu’Allah a agréé, le désigna un temps 
comme gouverneur du Bahreïn puis il retourna à 
Médine où il se préoccupa de narrer des hadiths et 
d’enseigner aux gens comment pratiquer leur religion. 
Il est mort en l’an 58 de l’Hégire(2).

1 Voir sa fiche biographique dans At-Tabaqatte Al-Koubra 
d’Ibn Sa’d (4/105), Siyar A’lam An-Noubala` d’Adh - Dhahabi 
(4/322) et Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/155).

2 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat 
As-Sahaba d’Abou Nou’aym (4/1846), 
Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-As’hab d’Ibn 
‘Abd Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba 
d’Ibn Al-Athir (3/357) et Al-Issaba Fi 
Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m prononça un sermon sur son minbar 
afin d’avertir contre le fait de délaisser la prière du 
vendredi. En effet, celui qui la délaisse, Allah scellera 
son cœur, l’égarera etil finira par faire partie des 
distraits.

Le Narrateur

Résumé

‘Abd Allah Ibn ‘Omar et Abou Hourayra – qu’Allah a 
agréés – rapportent qu’ils ont entendu le Messager 
d’Allah m dire du haut de son minbar:

	 “Que des gens cessent de délaisser les prières du 
vendredi, ou bien Allah scellera assurément leurs 
cœurs, puis ils feront certes partie des distraits”(1).

1 Moslim (865).



Compréhension (fiqh)

350

Compréhension (fiqh)
	 Il y a dans ce hadith que la prière du vendredi est obligatoire pour tous les musulmans et 

qu’il est mis en garde contre le fait de la délaisser. De plus, il annonce la punition sévère 
dans ce bas monde que mérite le serviteur pour avoir délaissé la prière du vendredi.

	 Ce hadith signifie que l’une de deux choses se produira incontestablement: soit les gens 
arrêtent de délaisser la prière du vendredi, soit Allah scellera leurs cœurs et les voilera, les 
rendant incapables d’identifier le vrai, d’approuver ce qui est convenable et de réprouver 
ce qui est blâmable, au point de finir par faire partie des distraits. D’où les paroles d’Allah: 
ZAllah a scellé leurs cœurs et leurs oreilles; et un voile épais leur couvre la vue; et pour 
eux il y aura un grand châtiment.: [Sourate Al-Baqara: 7].

	 Par ailleurs, ce hadith en confirme un autre dans lequel le Prophète m a dit: “Celui qui 
délaisse trois prières du vendredi par négligence, Alla scellera son cœur”(1).

	 La prière du vendredi est une obligation individuelle pour tout homme musulman libre. 
Allah dit: ZÔ vous qui avez cru! Quand on appelle à la prière du jour du vendredi, 
accourez à l’invocation d’Allah et laissez tout négoce. Cela est bien meilleur pour 
vous, si vous saviez!: [Sourate Al- Joumou’a: 9]. Le Prophète m dit pour sa part: “Tout 
homme pubère doit se rendre à la prière du vendredi et chacun se rendant à la prière du 
vendredi doit se laver”(2).

1 Abou Dawoud (1052), At-Tirmidhi (500), An-Nassa`i dans As-Sounane Al-Koubra (1668) et Ibn Maja (1125).

2 Abou Dawoud (342) et An-Nassa`i (1371).

Un poète a dit:

Ô quel agréable jour et qu’il resplendit de toutes les lumières de la guidée.

C’est un jour dont Allah a tracé un programme bien défini et que l’on doit suivre.

Allah a réalisé par ce jour notre unité dans un magnifique rassemblement général.

Chaque semaine un sermon différent y est prononcé par un imam et ce sermon a guidé 
bon nombre de gens l’ayant écouté.

Un tel jour qui est bien dans sa totalité est le jour de la communauté rassemblée. Aucun 
autre jour n’est meilleur que lui, car le meilleur jour est le vendredi.

L’unité de la communauté annonce que celle-ci chemine vers le sommet.



351

Suivi
1  Le musulman qui invoque Allah de le guider et de lui accorder la pertinence dans les actes, 

ne s’exposera pas à la colère et à la punition d’Allah ni ne s’abaissera au point de mériter 
que son cœur soit scellé et qu’il soit distrait de l’obéissance à Allah.

2  Les choses importantes imposent qu’on les ordonne ou qu’on les défende publiquement. 
C’est pourquoi la défense de délaisser la prière en groupe et à la prière du vendredi 
a été prononcée du haut du minbar face à un rassemblement de gens, afin que son 
importance soit perçue par tous. Il convient donc que le prédicateur, l’enseignant, le 
juriste et l’éducateur donnent à chaque chose le contexte qui s’impose. Ainsi, faire des 
cours d’exhortation est différent d’un sermon du vendredi, etc.

3  La sévérité du style du prédicateur, de l’enseignant et de l’éducateur doit dépendre de 
la situation. Certaines situations ne méritent que des allusions bienveillantes, d’autres 
méritent des conseils, d’autres encore méritent un blâme et une réprobation, d’autres 
enfin méritent colère et dureté.

4  Lorsqu’on prodigue un conseil, il n’est pas permis de mentionner les noms des personnes 
visées publiquement, car ils seraient dévoilés et ce qui était censé être la défense d’une 
chose blâmable finirait par devenir une chose plus blâmable encore. En effet, le Prophète 
m a dit: “Que des gens cessent” et ne mentionna personne nominativement.

5  La prière du vendredi est obligatoire à l’unanimité, et Allah menaça celui qui la délaisse 
de lui faire subir toute sorte de supplices et de punitions. Prenons donc garde à ne pas 
encourir la colère et le châtiment d’Allah!

6  Le vendredi est le meilleur jour sur lequel le soleil se lève. Le Messager d’Allah m dit 
en effet: “Le meilleur jour sur lequel le soleil se lève est le vendredi. C’est un vendredi 
qu’Adam fut créé, qu’on le fit entrer au Paradis et qu’on l’en fit sortir”(1). Veille donc à ce 
que ce jour témoigne en ta faveur et non en ta défaveur.

7  Le musulman doit veiller à se rendre à la prière du vendredi en avance, se laver et mettre ses 
plus beaux habits, car la rétribution méritée pour tout cela est immense. Le Prophète m a dit: 
“Quiconque, le vendredi, effectue le bain rituel prescrit pour se purifier d’une souillure majeure, 
puis se rend à la prière [à la première heure], est tel celui qui fait l’aumône d’une chamelle. 
Quiconque s’y rend à la deuxième heure sera tel celui qui fait l’aumône d’une vache. Quiconque 
s’y rend à la troisième heure est tel celui qui fait l’aumône d’un bélier cornu. Quiconque s’y 
rend à la quatrième heure est tel celui qui fait l’aumône d’une poule. Quiconque s’y rend à la 
cinquième heure est tel celui qui fait l’aumône d’un œuf. Puis lorsque l’imam sort, les anges 
viennent écouter l’évocation d’Allah” référencé par Al-Boukhari et Moslim(2).

1 Moslim (854).
2 Al-Boukhari (881) et Moslim (850).





353

Les Versets

Hadith
56 Les deux fêtes 

 Zafin que vous en complétiez le nombre et 
que vous proclamiez la grandeur d’Allah pour 
vous avoir guidés, et afin que vous soyez 
reconnaissants![ [Sourate Al-Baqara: 185].

 ZEt invoquez Allah pendant un nombre de jours 
déterminés. Ensuite, il n’ y a pas de péché, 
pour qui se comporte en piété, à partir au 
bout de deux jours, à s’attarder non plus. Et 
craignez Allah. Et sachez que c’est vers Lui que 
vous serez rassemblés[ [Sourate Al-Baqara: 
185].

 Zne substituez pas le mauvais au bon[ [Sourate 
An-Nissa: 2].

 ZDis: “[Ceci provient] de la grâce d’Allah et 
de Sa miséricorde; Voilà de quoi ils devraient 
se réjouir. C’est bien mi eux que tout ce qu’ils 
amassent”[[Sourate Younous: 58].

Il s’agit d’Abou Hamza, Anas Ibn Malik Ibn An-
Nadr Al-Ansari, l’imam, le mufti, le récitateur, le 
savant en hadith, le grand narrateur de l’Islam, le 
serviteur du Messager d’Allah m et le dernier de 
ses Compagnons de Bassora à mourir. Lorsque le 
Messager d’Allah m arriva à Médine, Anas était 
âgé de dix ans et lorsqu’il m mourut il était âgé 
de vingt ans. Il fut au service du Prophète m et l’ 
accompagna constamment depuis sa migration. Il 
participa à plus d’une bataille avec lui et lui prêta 
le serment d’allégeance sous l’arbre Le Prophète 
m invoqua Allah pour qu’il lui donne la richesse et 
une nombreuse progéniture. Il est mort en l’an 93 
de l’Hégire(1).

1 Voir sa fiche biographique dans Siyar A’lam An-Noubala 
d’Adh-Dhahabi (4/417-423), Ma’rifa As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (1/231), Mu’jam As-Sahaba d'Al-Baghawi (1/43) et 
Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (1/151-153).

Les habitants de Médine célébraient jadis deux 
fêtes préislamiques et lorsque le Prophète m 
migra chez eux et vit leurs célébrations, il s’enquit 
à leur sujet. On l’informa au sujet de ces deux 
jours et il leur défendit de les célébrer puis les 
informa qu’Allah les leur a remplacés par deux 
jours meilleurs: l’Aïd el - Fitr et l’Aïd el -Ad’ ha.

Le Narrateur

Résumé

Anas Ibn Malik, qu’Allah a agréé, a dit:

	 Lorsque le Messager d’Allah m arriva à Médine, il 
apprit que ses habitants avaient deux jours durant 
lesquels ils se divertissaient et il demanda: “Quels 
sont ces deux jours?”. On lui répondit: Ce sont 
deux jours au cours desquels nous dansions à 
l’époque préislamique. Le Messager d’Allah m dit 
alors: “Allah vous les a remplacés par deux jours 
meilleurs: le jour du sacrifice et le jour de la fin du 
jeûne”(1).

1 Abou Dawoud (1134) An-Nassa’i (1556).



354

Compréhension (fiqh)
	 Lorsque le Prophète m migra à Médine, il trouva que les Ansâr célébraient et se 

divertissaient pendant deux jours spécifiques de l’année: ce sont les jours d’An-Nayrouz 
et d’Al-Mahrajane(1). Le Prophète m réprouva la célébration de ces deux jours et on l’ 
informa qu’ils faisaient partie des fêtes de l’ époque préislamique qu’ils avaient l’habitude 
de célébrer etau cours desquels ils se divertissaient. Il leur interdit alors de continuer 
de les célébrer et les informa qu’Allah avait remplacé ces deux jours festifs par deux 
meilleurs autres jours festifs: l’Aïd el -Fitr et l’Aïd el -Ad’ha.

	 Ce hadith démontre qu’il est illicite de célébrer les fêtes des mécréants, des polythéistes, 
des Gens du Livre ou autres, et que ceci est un des principes du Al-Wala Wa Al-Bara 
[l’alliance et le désaveu]. Le Prophète m a en effet affirmé qu’Allah avait remplacé ces 
deux jours de fête par deux autres meilleurs. Or il n'y a remplacement que quand on 
délaisse ce qui a été remplacé.

	 L’illicéité de célébrer de telles fêtes est corroborée par le fait qu’elles ont été totalement 
oubliées après la venue de l’Islam et qu’elles n’ont plus été mentionnées du temps du 
Prophète m ni du temps des Califes Bien Guidés – qu’Allah a agréés. Ajoutons que si le 
Prophète m n’avait pas défendu aux gens de se divertir lors de ces fêtes et de procéder 
aux autres célébrations, ils auraient gardé cette coutume, puisque les coutumes ne 
disparaissent que si on les abolit, particulièrement lorsqu’on sait que les femmes, les 
enfants et de nombreuses personnes attendent avec impatience les jours d’inactivité et 
de liesse(2).

1 Voir Al-Mafatih Fi Charh Al-Massabih d'Al-Moud'hiri (2/342).

2 Voir Iqtidâ` As-Sirât Al-Moustaqim li-Moukhâlafat As’hab Al-Jahim d’Ibn Taymiyyah (1/488).



355355



356

Suivi
1  On déduit de ce hadith qu’il n’est pas religieusement permis de célébrer les fêtes et les 

jours de commémoration des non musulmans. Il n’est donc pas permis au musulman de 
célébrer ces fêtes ni de ressembler aux non musulmans en mangeant et en buvant ce 
jour-là, ce qu’ils mangent et ce qu’ils boivent.

2  Sachant qu’il est défendu de célébrer les fêtes des non-musulmans dont les rites ont 
disparu et que le temps a effacées, il est encore plus illicite de célébrer les fêtes des juifs 
et des chrétiens, car le Prophète m nous a informés que nous allions vouloir les imiter, ce 
qu’il défendit et contre quoi il mit en garde.

3  Ce hadith démontre qu’il est prescrit de s’amuser et de se divertir les jours de fête que le 
Prophète m a substitués aux fêtes préislamiques au cours desquels ils avaient coutume 
de se divertir. En outre, le Prophète m laissa les abyssins se divertir avec leurs lances 
un jour de fête [institué par le Prophète m] et laissa la Mère des Croyants – qu’Allah a 
agréée – les regarder jusqu’à ce qu’elle en eût assez(1).

4  Il est permis au musulman de se réjouir et de se divertir durant les jours de fête [musulmanes], 
à condition qu’il n’y ait rien d’illicite dans ses réjouissances, comme les jeux de hasard, les 
jeux de dés et la mixité entre hommes et femmes et à condition qu’elles ne le distraient 
pas de l’évocation d’Allah.

5  Manifester de la joie et de la réjouissance durant les fêtes [musulmanes] fait partie des rites 
de l’Islam. Il est donc prescrit de se divertir, de s’amuser, de se rendre visite, d’entretenir 
ses liens de parenté et d’être généreux avec ses proches. Ceci, de manière à procurer de 
la sérénité à l’âme et du confort au corps.

6  Le musulman doit avoir à l’esprit l’intention de faire renaître le rite de la joie durant les 
fêtes. Ainsi, il sera rétribué pour son divertissement, son amusement, sa nourriture et sa 
boisson.

7  L’imam et le prédicateur doivent s’enquérir des situations des gens, de leurs coutumes 
et des transactions qu’ils pratiquent puis d’expliciter ce qui en est licite et ce qui en est 
illicite. Il se peut en effet que les gens s’habituent à une coutume alors que son origine la 
rend illicite ou détestable sans que les gens ne le sachent. Ainsi, lorsque la chose devient 
claire pour l’imam ou le prédicateur, il informe les gens du jugement d’Allah et de Son 
Messager et ils s’y soumettent.

1 Al-Boukhari (949, 950) et Moslim (829).



357

8  Offrir une alternative est le meilleur moyen de délaisser ce qui est défendu. En effet, 
lorsqu’un éducateur veut que ses enfants ou ses élèves renoncent à certaines habitudes 
ou à certains mauvais actes, il doit leur offrir une alternative qui soit meilleure et qui les 
rassure, à l’image de ce que fit Allah en offrant aux musulmans l’Aïd el-Fitr et l’Aïd el-
Ad’ha comme alternatives à leurs anciennes fêtes.

9  Couper court aux prétextes est un des fondements de la religion, c’est pourquoi le Prophète 
m défendit de se divertir lors des fêtes polythéistes, de crainte que leurs rituels et leurs 
cultes finissent par être pratiqués. Il convient donc que le juriste et le savant tiennent 
compte de ce fondement dans leurs décisions et leurs fatwas. Il se pourrait en effet qu’il 
voie un intérêt à déclarer une chose illicite, non pas pour elle-même, mais en raison des 
actes de désobéissance et de la mécréance auxquels elle pourrait conduire.

Un poète a dit:

Voici la fête, que les âmes s’y préparent, et tes dépenses vertueuses 
ce jour-là sont ce que tu fais de meilleur.

Ces jours sont des occasions de semer le bien et c’est auprès de mon 
Seigneur que l’individu récolte ce qu’il a semé.

Enquérez-vous donc des situations des gens, de ceux que les aléas 
de la vie ont touchés et de ceux qui sont à votre service,

Et dissipez la mélancolie présente autour de vos proches, car ceci a 
été demandé par Allah et Son Messager.

Consolez les gens et illuminez leurs ténèbres, telle la pleine lune qui 
fait fuir l’obscurité de la nuit.





359

Les Versets

Hadith
57  La prière en

 groupe

 ZDans des maisons [des mosquées] qu’Allah 
a permis que l’ on élève, et où Son Nom 
est invoqué; Le glorifient en elles matin et 
après-midi, des hommes que ni le négoce, 
ni le troc ne distraient de l’invocation 
d’Allah, de l’accomplissement de la prière 
et de l’acquittement de l’aumône légale, et 
qui redoutent un Jour où les cœurs seront 
bouleversés ainsi que les regards. Afin qu’Allah 
les récompense de la meilleure façon pour 
ce qu’ils ont fait [de bien]. Et Il leur ajoutera 
de Sa grâce. Allah attribue à qui Il veut sans 
compter[ [Sourate An-Nour: 36-38].

Il s’agit de ‘Abd Allah Ibn ‘Omar Ibn Al- Khattab 
Ibn Noufayl Abou ‘Abd Ar-Rahmane Al-Qourachi 
Al-’Adaw i. Il embrassa l’Islam alors qu’il était un 
enfant qui n’avait pas encore atteint la puberté 
et i était encore trop jeune pour participer à la 
bataille de Ouhoud, ce qui fait que le Prophète 
m le congédia. La première bataille à laquelle il 
participa fut donc la bataille du Fossé. Il est aussi 
de ceux qui ont prêté le serment d’allégeance 
sous l’arbre Sa mère et la mère de la Mère des 
Croyants Hafsa est Zaynab fille de Madh’oune, la 
sœur de ‘Othmane Ibn Madh’ oune Al-Joumahi. 
Il narra une science bénéfique de la part du 
Prophète m, de son père ‘ Omar, d’Abou Bakr, de 
‘Othmane, de ‘Ali, de Bilal, de Souhayb et d’autres 
Compagnons – qu’Allah a agréés. Il fait également 
partie de ceux qui ont émis beaucoup de fatwas 
et ont narré de nombreux hadiths. Il est mort en 
l’an 74 de l’Hégire 96(1).

1 Voir sa fiche biographique dans At-Tabaqatte Al-Koubra 
d’Ibn Sa’d (4/105), Siyar A’lam An-Noubala` d'Adh-Dhaha-
bi (4/322) et Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar 
(4/155).

Le Prophète m nous informe que la prière en 
groupe est supérieure à la prière d’un individu 
seul de vingt-sept degrés.

Le Narrateur

Résumé

‘Abd Allah Ibn ‘Omar – qu’Allah a agréé – rapporte 
que le Messager d’Allah m a dit:

	 “La prière en groupe est supérieure à la prière d’un 
individu seul de vingt-sept degrés”(1).

1 Al-Boukhari (645), Mosilm (650).



360

Compréhension (fiqh)
	 Ce hadith met en évidence le mérite de la prière en groupe et la rétribution immense que 

l’on qu'elle fait mériter, puisqu’elle est supérieure à la prière individuelle de vingt-sept 
degrés.

	 D’autres hadiths rapportent un degré de supériorité différent comme celui où le Prophète 
m a dit: “La prière d’un homme au sein d’un groupe est doublement supérieure à sa prière 
chez lui, et supérieure de vingt-cinq fois à sa prière dans sa boutique. En effet, lorsqu’il 
fait ses ablutions comme il se doit, puis sort en direction de la mosquée uniquement dans 
l’intention d’accomplir la prière, il ne fait pas un pas sans qu’il ne soit élevé d’un degré et 
qu’une faute ne lui soit effacée. Puis après avoir prié, les anges ne cessent de le couvrir 
d'éloges jusqu'à ce qu’il quitte son lieu de prière et disent: Ô Allah, couvre-le d’éloges, ô 
Allah, fais-lui miséricorde. De plus, l’un de vous est considéré comme étant en prière aussi 
longtemps qu’il attend la prière”. Hadith rapporté par Al-Boukhari et Moslim(1).

	 Il n’y a pas de contradiction entre les deux nombres, car le plus petit n’exclut pas le plus 
grand et il est possible que le plus petit soit venu en premier puis qu’Allah ait ajouté de 
Sa grâce en l’augmentant, le faisant passer de vingt-cinq à vingt-sept. Il est également 
possible que la différence de deux degrés dépende de la perfection de la prière, de 
la conformité aux positions prescrites, du recueillement, du nombre de personnes 
participant à la prière en groupe, de la sainteté du lieu, etc(2).

	 Par ailleurs, les savants ont étudié les raisons pour lesquelles la prière en groupe a un 
mérite différent selon les hadiths et ont abouti aux raisons suivantes: celles évoquées 
dans le hadith précédent, la réponse à l’appel à la prière avec l’intention de participer à la 
prière en groupe, le fait de se rendre à la prière en avance, la marche en toute sérénité en 
direction de la mosquée, l’entrée dans la mosquée en invoquant Allah, l’accomplissement 
de la prière dite de la salutation de la mosquée, l’attente de la prière en groupe, l’invocation 
par les anges pour qu’Allah fasse des éloges et pardonne au fidèle, le témoignage des 
anges en sa faveur, la réponse à l’iqama, le fait de ne pas subir les maux de Satan qui 
fuit lorsque l’iqama est récitée, le fait de rester debout à attendre l’imam prononcer le 
takbir d’entrée en prière ou de l’imiter quelle que soit la position qu’il prend, le fait d’être 
présent lorsque le takbir d’entrée en prière est prononcé, le fait d’aligner les rangs et de 
combler les espaces vides(3).

1 Al-Boukhari (647) et Moslim (649).

2 Voir Dalîl Al-Fâlihîn li-Touoruq Riyad As-Salihine d’Ibn ‘Illân As-Siddiqî (6/548).

3 Voir Fath Al-Bari Sahih Al-Boukhari d’Ibn Hajar Al-’Asqalani (2/133, 134).



361361



362

Suivi
1  Il convient que le musulman veille à participer à la prière en groupe, car elle est meilleure 

que la prière de l’individu seul et elle fait mériter une récompense et une grâce qu’il n’est 
pas raisonnable de délaisser.

2  Le musulman doit veiller à accomplir la prière au sein d’un groupe afin de remporter ce 
qu’Allah réserve aux gens qui accomplissent la prière en groupe. En effet, Allah a préparé 
un lieu de séjour au Paradis à celui qui se rend à la mosquée à l’aube ou au crépuscule. 
On rapporte d’Abou Hourayra que le Prophète m a dit: “Celui qui se rend à la mosquée le 
matin et le soir, Allah lui prépare un lieu de séjour au Paradis à chaque fois qu’il se rend 
à la mosquée à l’aube ou au crépuscule”(1).

3  Celui qui désire expier ses péchés, que ses fautes soient effacées et que ses degrés soient 
élevés au Paradis, doit veiller à participer aux prières en groupe. Le Prophète m dit en 
effet: “Voulez-vous que je vous indique ce par quoi Alllah efface les fautes et élève les 
degrés?”. Ils répondirent: “Oui, ô Messager d’Allah m”. Il dit: “Effectuer les ablutions de 
la manière la plus complète lorsque les conditions sont défavorables, marcher le plus 
souvent possible vers les mosquées et y attendre après chaque prière la suivante. Voilà 
ce qu’on appelle “se consacrer entièrement [à Allah]””(2).

4  Le bienheureux est celui qui profite de la rétribution méritée pour la prière en groupe 
à la mosquée. Ainsi, parmi ce qu’Allah lui prépare, il y a le fait que la prière en groupe 
fait mériter la rétribution d’un pèlerinage. Le Prophète m dit en effet: “Celui qui sort 
de chez lui après s’être purifié pour accomplir une prière obligatoire, sa rétribution 
est celle d’un pèlerin sacralisé. Celui qui sort pour accomplir la prière du matin en ne 
sortant que pour cette raison-là, sa rétribution est celle de quelqu’un qui accomplit 
une Omra. Lorsqu’une prière est suivie d’une autre sans prononcer de paroles futiles 
entre les deux, elles sont écrites dans le ‘Illiyoune.”(3)

5  Les anges assistent à la prière en groupe. Ne veux-tu pas être de ceux dont les anges 
font l’éloge et de ceux dont ils attestent auprès du Seigneur de l’univers, qu’ils ont 
prié? Le Prophète m a dit: “Des anges se succèdent parmi vous de jour et de nuit et 
ils se rassemblent lors de la prière de l’aube et de la prière de l’après-midi. Ensuite 
ceux qui ont passé la nuit parmi vous remontent au ciel et Allah leur demande – bien 
qu’Il soit plus connaisseur qu’eux: Dans quel état avez-vous laissé Mes serviteurs? 
Ils répondent: Nous les avons laissés en prière et nous sommes arrivés auprès d’eux 
alors qu’ils étaient en prière”(4).

1 Al-Boukhari (662) et Moslim (669).

2 Moslim (251).

3 Ahmad (22304) et Abou Dawoud (558).

4 Al-Boukhari (555) et Moslim (632).



363

6  Ibn Mas’oud a dit: “Celui qui se réjouit de rencontrer Allah demain en étant musulman, 
qu’il accomplisse assidûment ces prières à l’heure où on y appelle, car Allah a prescrit 
à votre Prophète m les Sounane de la guidée et ces prières font partie des Sounane 
de la guidée. Si vous priez dans vos demeures, tel cet homme qui n’a pas participé à la 
prière en groupe et qui prie chez lui, vous délaissez alors la Sounna de votre Prophète 
m. Or si vous délaissez la Sounna de votre Prophète m, vous vous égarerez. Il n’y a 
pas d’homme qui se purifie comme il se doit, puis se rend dans une mosquée, sans 
qu’Allah ne lui écrive pour chaque pas fait une bonne action, l’élève d’un degré et 
lui efface une mauvaise action. S’agissant de nous, seul un hypocrite démasqué n’y 
participait pas. Sinon, il arrivait qu’on amène un homme souffrant porté par deux 
hommes qui le plaçaient dans le rang”(1).

7  ‘Abd Allah Ibn ‘Omar Al-Qawariri – qu’Allah lui fasse miséricorde – a dit: “Jamais je 
n’avais manqué la prière du soir en groupe et un jour, un hôte vint m’en distraire. Je 
sortis alors accomplir la prière chez les tribus de Bassora, mais j’ai trouvé [en arrivant] 
que les gens avaient déjà prié et que les tribus s’étaient dispersées. Je me dis en moi-
même: Il est rapporté que le Prophète m a dit: “La prière en groupe est supérieure 
à la prière d’un individu seul de vingt-cinq degrés” ou dans une autre narration “de 
vingt-sept degrés”. Je retournai alors chez moi et j’ai accompli la prière de la nuit à 
vingt-sept reprises puis je m’endormis. Je me vis en rêve avec des gens montés à 
cheval et moi-même j’étais sur un cheval ressemblant aux leurs, eux et moi faisions 
la course. Je me tournai vers l’un d’eux et il me dit: “Ne fatigue pas ton cheval, tu 
ne nous rattraperas pas”. Je lui demandai: “Pourquoi?”. Il me répondit: “Nous avons 
accompli la prière du soir en groupe””(2).

8  Ce hadith démontre que retarder la prière pour attendre de l’accomplir en groupe 
est meilleur que de l’accomplir seul au début du temps qui lui est imparti, sauf si le 
musulman craint que cet horaire n’arrive à sa fin, dans ce cas il peut alors prier seul.

1 Moslim (654).

2 At-Tabsira d’Ibn Al-Jawzi (2/221).

Un poète a dit:

L’appel à la prière a retenti du haut des minarets, dans la lueur du 
matin et dans la quiétude de la nuit.

Cet appel apporte la vie à l’univers et aux habitants de ses villes et de 
ses campagnes.

Il est aussi un appel provenant du ciel s’adressant à ceux qui sont au-
dessus et en dessous de la Terre. Cet appel est une rencontre entre 
les anges, la foi et les gens sans que personne ne l’ait commandé. Il 
est aussi un départ vers la réussite, le bien, le vrai, la guidée et tout ce 
qui est agréable.





365

Les Versets

Hadith
58 Les mosquées 

 ZDis: “Mon Seigneur a commandé l’ équité. Que 
votre prosternation soit exclusivement pour 
Lui. Et invoquez-Le, sincères dans votre culte. 
De même qu’Il vous a créés, vous retournerez à 
Lui.”[ [Sourate Al-A’ raf: 29].

 ZNe peupleront les mosquées d’Allah que 
ceux qui croient en Allah et au Jour Dernier, 
accomplissent la prière, acquittent l’aumône 
légale et ne craignent qu’Allah. Il se peut que 
ceux-là soient du nombre des biens guidés[ 
[Sourate At-Tawba: 18].

 ZDans des maisons [des mosquées] qu’Allah 
a permis que l’ on élève, et où Son Nom 
est invoqué; Le glorifient en elles matin et 
après-midi, des hommes que ni le négoce, 
ni le troc ne distraient de l’ invocation 
d’Allah, de l’ accomplissement de la prière 
et de l'acquittement de l’aumône légale, et 
qui redoutent un Jour où les cœurs seront 
bouleversés ainsi que les regards. Afin qu’Allah 
les récompense de la meilleure façon pour 
ce qu’ils ont fait [de bien]. Et Il leur ajoutera 
de Sa grâce. Allah attribue à qui Il veut sans 
compter[ [Sourate An-Nour: 36-38].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawssi 
Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant 
son prénom et celui de son père. C’est un 
Compagnon du Messager d’Allah m qui embrassa 
l’Islam en l’an 7 de l’Hégire, l’année de la bataille 
de Khaybar. Constamment en compagnie du 
Prophète m et le suivant partout où il allait pour 
acquérir la science, il devint l’un des Compagnons 
du Messager d’Allah m ayant mémorisé le plus 
de hadiths et celui qui en a narré le plus. Selon 
Al-Boukhari, plus de huit cents Compagnons et 
Successeurs (Tabi’oun) ont rapporté de lui des 
hadiths. ‘Omar Ibn Al-Khattab, qu’Allah a agréé, le 
désigna un temps comme gouverneur du Bahreïn 
puis il retourna à Médine où il se préoccupa 
de narrer des hadiths et d’enseigner aux gens 
comment pratiquer leur religion. Il est mort en l’an 
58 de l’ Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa 
As-Sahaba d’Abou Nou’aym (4/1846), 
Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-As’hab d’Ibn 
‘Abd Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba 
d’Ibn Al-Athir (3/357) et Al-Issaba Fi 
Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m affirme que les lieux les plus aimés 
par Allah sont les mosquées, car elles sont les 
emplacements où on L’évoque et on L’adore, et 
que les lieux les plus détestés par Allah sont les 
marchés, car des serments mensongers y sont 
fréquemment prononcés et on y trouve beaucoup 
de tromperie, d’injustice et de transactions 
aléatoires.

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

1 	 “La partie d’une contrée la plus aimée par Allah est 
ses mosquées

2 	 et la partie d’une contrée la plus détestée par Allah 
est ses marchés”(1).

1	 Moslim (671).



366

Compréhension (fiqh)
1 	 Le Prophète m nous informe que les mosquées sont les lieux les plus aimés d’Allah, 

puisque la mosquée est la maison de l’obéissance, le fondement de la piété, le lieu où on 
évoque Allah, le berceau de la science et le point de départ de l’appel à adorer Allah.

C’est pourquoi le Prophète m commença par bâtir la mosquée en arrivant à Médine, au 
point qu’il portait les pierres lui-même avec ses Compagnons – qu’Allah a agréés.

La mosquée est en effet la première brique de l’État islamique, c’est à partir de là que 
se diffuse la prédication et c’est dans son enceinte que sont enseignés les jugements 
et les lois de l’Islam. Le Prophète m y administrait également les affaires de l’État, y 
discutait avec ses Compagnons les stratégies des guerres et des batailles, y accueillait 
les délégations et les messagers, y décidait l’envoi de bataillons et d’ambassadeurs, y 
tranchait les différends qui opposaient des adversaires, etc.

Ceux qui se rendent à la mosquée sont les gens qui ont la foi et qui craignent Allah, Lequel 
dit à leur sujet: ZDans des maisons [des mosquées] qu’Allah a permis que l’on élève, et 
où Son Nom est invoqué; Le glorifient en elles matin et après-midi, des hommes que ni 
le négoce, ni le troc ne distraient de l’invocation d’Allah, de l’accomplissement de la 
prière et de l’acquittement de l’aumône légale, et qui redoutent un Jour où les cœurs 
seront bouleversés ainsi que les regards. : [Sourate An-Nour: 36-38]. Allah les décrit 
également comme ayant la foi dans Sa parole: ZNe peupleront les mosquées d’Allah 
que ceux qui croient en Allah et au Jour Dernier, accomplissent la prière, acquittent 
l’aumône légale et ne craignent qu’Allah. Il se peut que ceux-là soient du nombre des 
biens guidés: [Sourate At-Tawba: 18].

On comprend donc pourquoi les dépenses au profit des maisons d’Allah font partie des 
meilleures dépenses. Le Prophète m dit à ce sujet: “Celui qui construit une mosquée en 
ayant comme intention de satisfaire Allah, Allah lui construira un édifice semblable dans 
le Paradis”(1).

2 	 Le Prophète m nous informe que les lieux les plus détestés par Allah sont les marchés, là 
où on entend beaucoup de paroles outrancières et futiles, et où sont légion la tromperie, 
la trahison, les serments mensongers, les transactions usurières, les fausses promesses, 
c’est l’endroit dans lequel on oublie d’évoquer Allah, etc. Voici pourquoi Salmane Al-
Farissi, qu’Allah a agréé, nous informa que“le marché est le champ de bataille de Satan 
et que c’est là qu’il lève son étendard”(2).

1	 Al-Boukhari (439) et Moslim (533).

2	 Moslim (2451).



367367



368

Suivi
1 	 (1) Le Prophète m nous informe que les mosquées sont les lieux les plus aimés d’Allah, 

et donc que l’adoration y est meilleure qu’accomplie dans un autre lieu. Ainsi, la prière 
accomplie à la mosquée est meilleure que la prière accomplie chez soi ou au marché, les 
assemblées de science tenues à la mosquée sont meilleures que celles qui sont tenues 
ailleurs et les dépenses pour construire des mosquées sont meilleures et plus récompensées 
que celles effectuées au profit d’autres bonnes œuvres.

2 	 (1) Ce qui explique l’essor de l’Islam et le progrès que cette religion a apporté, c’est le rôle 
pédagogique, religieux et éducatif de la mosquée. Lorsque ce rôle fut mis à mal, l’ignorance 
et l’insouciance se diffusèrent parmi les jeunes musulmans au point que beaucoup d’entre 
eux ne connaissent plus les piliers et les principaux jugements de l’Islam. Si nous voulons 
donc retrouver l’aura civilisationnelle d’antan, nous devons nous atteler à donner une 
éducation correcte aux jeunes générations et redonner à la mosquée le rôle qui était le 
sien dans ce domaine.

3 	 (1) Sachant que la mosquée est le lieu le plus aimé d’Allah, il ne fait pas de doute que le 
fait d’y rester pour adorer Allah et attendre la prière est généreusement rétribué et il ne 
convient donc pas que le musulman manque cela dans la mesure du possible.

4 	 Allah fit de l’allée régulière à la mosquée, une des œuvres qui rapprochent le plus le 
serviteur de Son Seigneur – exalté soit-Il – au point qu’elle est mentionnée parmi les œuvres 
accomplies par les sept personnes qu’Allah abritera sous Son ombre, le jour où il n’y aura 
pas d’autre ombre que la sienne. Le Prophète m dit en effet: “et un homme dont le cœur 
est attaché aux mosquées”(1).

5 	 (1) Les mosquées sont les maisons d’Allah et y sont attachées des règles de bienséance 
auxquelles le musulman doit s’efforcer de se conformer, comme de se parer de ses plus 
beaux habits, s’embellir, se parfumer avec ce dont il dispose comme parfums, s’abstenir de 
manger des aliments donnant une mauvaise haleine tels que l’ail et l’oignon et s’abstenir en 
général de tout ce qui indispose les anges et les êtres humains.

6 	 (1) Il est recommandé que l’être humain entre à la mosquée en récitant les invocations 
rapportées du Prophète m lorsqu’il y entrait. Celui-ci dit en effet: “Lorsque l’un d’entre vous 
entre à la mosquée, qu’il dise: Ô Allah, ouvre-moi les portes de Ta miséricorde. Puis lorsqu’il 
sort qu’il dise: Ô Allah, je Te demande de Ta grâce”(2).

7 	 (1) Il est recommandé à celui qui entre dans la mosquée de ne pas s’asseoir avant d’avoir 
accompli deux unités de prière dite de salutation de la mosquée. Le Prophète m dit en 
effet: “Lorsque l’un de vous entre dans la mosquée, qu’il ne s’asseye pas avant d’avoir 
accompli deux unités de prière”(3).

1	 Al-Boukhari (660) et Moslim (1031).

2	 Moslim (713).

3	 Al-Boukhari (444) et Moslim (714).



369

8 	 (2) Les marchés sont les pires lieux, en raison des actes de désobéissance, de perversité, des 
polémiques et d’autres mauvaises choses qui s’y trouvent. Les lieux qui leur ressemblent en 
cela ont nécessairement le même statut. Ainsi, si on entend dans la demeure de quelqu’un 
et sur son lieu de travail, des serments mensongers, des insultes et de la perversité, ceux-ci 
font également partie des pires lieux pour Allah.

9 	 (2) Il est détestable que l’être humain aille au marché sans nécessité. Si en revanche il 
y va pour une nécessité, comme acheter ou vendre, alors cela n’est pas détestable, en 
raison des paroles d’Allah: ZEt Nous n’avons envoyé avant toi que des messagers qui 
mangeaient de la nourriture et circulaient dans les marchés: [Sourate Al-Fourqane: 20].

10 	 (2) Il convient que celui qui se rend dans un marché par nécessité, ne soit pas le premier à y 
entrer ni le dernier à en sortir, en raison des paroles de Salmane Al-Farissi: “Ne sois pas – si 
tu le peux – le premier à entrer dans un marché ni le dernier à en sortir, car il est le champ 
de bataille de Satan et c’est là qu’il lève son étendard”(1).

1	 Moslim (2451).

Un poète a dit:

Celui qui attache son cœur à la maison d’Allah et ne demande qu’au 
Généreux et Bienfaiteur de le pourvoir

Fait partie de ceux qu’Allah abritera sous son ombre lorsqu’il n’y aura pas 
d’autre ombre que la Sienne.

Combien de gens craignant les péchés sont venus tremblants et n’ont 
trouvé d’autre refuge que la maison d’Allah.

Il proclama la gloire et la majesté d’Allah, pria puis se leva en étant humble, 
dans la maison de Celui en dehors de qui rien ne mérite d’être adoré,

Jusqu’à ce que son esprit s’élevât et que son âme s’amendât. Tu ne vois 
alors plus d’injustice dans son cœur ni d’envie.

Et combien de gens fourvoyés sont venus baignés d’illusion et sont 
retournés portant de la sagesse entre leurs côtes.

Et combien d’ignorants sont venus couverts par l’obscurité et sont devenus 
telle une pleine lune grâce à la lumière de la science.





371

Les Versets

Hadith
59 Le mérite de 

l’aumône légale 

 ZMais la bonté pieuse est de croire en Allah, 
au Jour dernier, aux Anges, au Livre et aux 
prophètes, de donner de son bien, quelque 
amour qu’ on en ait, aux proches, aux orphelins, 
aux nécessiteux, aux voyageurs indigents et 
à ceux qui demandent l’aide et pour délier les 
jougs…[ [Sourate Al-Baqara: 177].

 ZÔ les croyants! Dépensez des meilleures 
choses que vous avez gagnées et des récoltes 
que Nous avons fait sortir de la terre pour vous. 
Et ne vous tournez pas vers ce qui est vil pour 
en faire dépense. Ne donnez pas ce que vous-
mêmes n’accepteriez qu’en fermant les yeux! Et 
sachez qu’Allah n’a besoin de rien et qu’Il est 
digne de louange[ [Sourate Al-Baqara: 267].

 ZVous n’ atteindrez la (vraie) piété, que si vous 
faites largesses de ce que vous chérissez.[ 
[Sourate Al ‘Imrane: 92].

 ZCertes, Allah ne pardonne pas qu’ on Lui 
donne des associés. À part cela, Il pardonne 
à qui Il veut. Quiconque donne des associés 
à Allah s’égare, très loin dans l’égarement[ 
[Sourate An- Nissa: 116].

 ZCe qui empêche leurs dons d’être agréés, 
c’est le fait qu’ils n’ont pas cru en Allah et Son 
messager, qu’ils ne se rendent à la prière que 
paresseusement, et qu’ils ne dépensent (dans 
les bonnes œuvres) qu’à contrecœur[ [Sourate 
At-Tawba: 54].

Il s’agit de ‘Abd Allah Ibn Mou’awiya Al-Ghadiri, de 
la tribu de Ghadira issue des Qays. C’est un Com-
pagnon qui n’a rapporté qu’un hadith du Prophète 
m qui est celui-là et qu’il narra à Joubayr Ibn Nou-
fayl. Il s’installa à Homs et vécut au Levant(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1784), Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-As’hab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (3/995) et Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/291).

Le Prophète m nous informe de choses concer-
nant la foi du serviteur, à savoir le monothéisme et 
l’acquittement de l’aumône légale volontairement, 
de de bon cœur et dans le but de se rapprocher 
d’Allah. Il faut aussi que le serviteur choisisse les 
biens moyennement précieux quand il les donne 
comme aumône légale et donc ne pas choisir la 
bête malade, vieille ou atteinte d’une infirmité.

Le Narrateur

Résumé

‘Abd Allah Ibn Mou’awiya, qu’Allah a agréé, 
rapporte que le Prophète m a dit:

1  “Il y a trois choses qui font goûter à celui qui les met 
en pratique la saveur de la foi:

2  Celui qui adore Allah seul et reconnaît qu’il n’existe 
pas de divinité hormis Allah,

3  qui s’acquitte de l'aumône légale de bon cœur et 
que son âme l’y incite chaque année,

4  et ne donne pas la bête vieille, sale, malade ou laide 
qui n’a aucune valeur,

5  mais donne plutôt ce qui est dans la moyenne de vos 
biens, car Allah n’a pas exigé de vous les meilleurs 
de vos biens ni les plus mauvais”(1).

1	 Abou Dawoud (1582).



372

Compréhension (fiqh)
1  Le Prophète m nous informe de trois adorations qui donnent et emplissent complètement 

de foi celui qui les accomplit. Il est question ici de goût alors que le sujet traité est moral et 
n’est pas matériel pouvant être goûté. C’est pour insister sur ce qui est dit et le comparer 
à une nourriture délicieuse, dans le sens où le point commun entre les deux est d’éprouver 
du plaisir en les accomplissant et y être incité avec son cœur.

Le Coran utilise aussi cette figure de style lorsqu’il met en parallèle des termes ayant trait 
au goût avec le châtiment et le supplice, comme lorsque Allah dit: ZCertes, ceux qui ne 
croient pas à Nos Versets (le Coran) Nous les brûlerons bientôt dans le Feu. Chaque 
fois que leurs peaux auront été consumées, Nous leur donnerons d’autres peaux en 
échange afin qu’ils goûtent au châtiment. Allah est certes, Puissant et Sage!: [Sourate 
An-Nissa: 56]. Le Prophète m l’utilise également dans un autre hadith où il dit: “Goûte à la 
douceur de la foi celui qui se satisfait d’Allah comme Seigneur, de l’Islam comme religion 
et de Mohammad comme messager”(1).

La saveur de la foi à laquelle le serviteur goûte est le fait d’endurer les peines pour 
satisfaire Allah, d’être satisfait de son décret et de son destin, de préférer l’au-delà a ce 
bas monde et que cela l’emplisse d’aise.

2  La première de ces choses est le monothéisme qui consiste à adorer Allah – exalté soit-
Il – seul sans Lui attribuer d’associé. Ceci inclut tout ce qu’Allah aime comme paroles et 
actes visibles et intimes, tels que l’amour, l’espérance, la crainte, l’invocation, la demande 
d’aide, l’immolation de sacrifice, le vœu et toute œuvre surérogatoire qui permet de se 
rapprocher d’Allah, en ne dédiant rien de tout cela à autre qu’Allah.

C’est pour prêcher cette première chose qu’Allah envoya tous les prophètes et 
messagers. Allah dit en effet: ZEt Nous n’avons envoyé avant toi aucun Messager à 
qui Nous n’ayons révélé: “Point de divinité en dehors de Moi. Adorez-Moi donc”: 
[Sourate Al-Anbiya: 25]. C’est pourquoi Allah menaça celui qui s’abstient de lui vouer un 
monothéisme exclusif, quel qu’il soit, de le faire demeurer éternellement en Enfer et de 
rendre vaines ses œuvres. Allah dit à Son Prophète m: ZEn effet, il t’a été révélé, ainsi 
qu’à ceux qui t’ont précédé: Si tu donnes des associés à Allah, ton œuvre sera certes 
vaine; et tu seras très certainement du nombre des perdants. Tout au contraire, adore 
Allah seul et sois du nombre des reconnaissants: [Sourate Az-Zoumar: 65-66].

3  La deuxième de ces choses est que le serviteur s’acquitte de l’aumône légale par 
obéissance et de sa propre initiative. Son âme doit en être réjouie et lui faciliter de s’en 
acquitter chaque année.

1	 Moslim (34).



373

Le Prophète m mentionna l’aumône légale sans mentionner le reste, car les âmes 
aiment la richesse et s’en montrent avares. Ainsi, lorsque l’âme l’offre généreusement, 
volontairement et avec obéissance, alors c’est un signe montrant la validité de sa foi. 
Seuls, en effet, les hypocrites dépensent à contrecœur et contraints. Allah dit en effet: 
ZCe qui empêche leurs dons d’être agréés, c’est le fait qu’ils n’ont pas cru en Allah 
et Son messager, qu’ils ne se rendent à la prière que paresseusement, et qu’ils ne 
dépensent (dans les bonnes œuvres) qu’à contrecœur: [Sourate At-Tawba: 54].

4  La dernière chose est liée à celle qui la précède: lorsque l’être humain compte s’acquitter 
de l’aumône légale, il ne doit pas sélectionner les plus mauvais de ses biens et ceux qui 
sont de moindre qualité. S’il doit s’acquitter de l’aumône légale sur son bétail, il ne doit 
pas sélectionner la bête vieille et faible, ni la bête galeuse, ni celle qui est malade, celle 
qu’il n’est pas permis d’immoler en offrande et de consommer sa chair, ni toutes les 
autres bêtes qui ont des tares comme la bête boiteuse, très maigre, trop petite, etc.

Cela ne signifie pas que si tout le cheptel d’un musulman est malade, il ne doit rien en 
prélever en guise d’aumône légale. La finalité ici est plutôt d’avertir contre le fait de 
sélectionner le plus mauvais de ses biens pour s’acquitter de l’aumône légale, afin de 
coïncider avec les paroles d’Allah suivantes: ZÔ les croyants! Dépensez des meilleures 
choses que vous avez gagnées et des récoltes que Nous avons fait sortir de la terre 
pour vous. Et ne vous tournez pas vers ce qui est vil pour en faire dépense. Ne donnez 
pas ce que vous-mêmes n’accepteriez qu’en fermant les yeux! Et sachez qu’Allah n’a 
besoin de rien et qu’Il est digne de louange: [Sourate Al-Baqara: 267].

L’authentique croyant qui ressent la saveur de la foi dans son âme se conforme donc aux 
paroles d’Allah: ZVous n’atteindrez la (vraie) piété, que si vous faites largesses de ce 
que vous chérissez. : [Sourate Al ‘Imrane: 92].

5  Ensuite le Prophète m affirme que ce qui est requis pour l’acquittement de l’aumône légale, 
c’est de prélever les biens intermédiaires, ni trop précieux ni n’ayant plus de valeur. Ainsi, 
le musulman ne doit pas prélever le meilleur de ses biens ni les plus mauvais. Par ailleurs, 
Abou Bakr As-Siddiq, qu’Allah a agréé, écrivit à Anas Ibn Malik, qu’Allah a agréé: “On 
ne doit pas prélever en guise d’aumône légale la bête vieille ou borgne ou bien un mâle 
reproducteur, sauf si le propriétaire le veut”(1). Le Prophète m dit également à Mo’adh 
Ibn Jabal, qu’Allah a agréé, lorsqu’il l’envoya au Yémen: “Évite de prendre le meilleur des 
biens des gens”(2)

1	 Al-Boukhari (1455).

2	 Al-Boukhari (1458) et Moslim (19) d’après Ibn ‘Abbass – Allah a agréé les deux hommes.



374

Suivi
1 	 (1) Le prédicateur et l’éducateur doivent utiliser les termes et les figures de style qui 

retiennent l’attention de l’auditoire et l’amènent à écouter et comprendre ce qui est dit. 
Dans ce hadith, le Prophète m utilise une phrase ayant un énoncé général dans laquelle il 
nous informe de trois choses qui indiquent que celui qui les pratique à une foi complète. Or 
un tel énoncé captive l’attention de l’auditoire, puis le Prophète m énumère ces choses une 
à une afin qu’il n’en manque pas une.

2 	 (2) La première chose est le fondement de toutes les autres mentionnées dans ce hadith 
et dans d’autres. Ainsi, lorsque l’être humain met en pratique le monothéisme, son âme se 
rassérène et devient plus disposée à accomplir des adorations et il se persuade que ce qu’il 
y a auprès d’Allah est meilleur et plus durable. En effet, lorsque la finalité est de satisfaire 
Allah, les charges religieuses et les peines deviennent plus supportables.

3 	 (3) Parmi les signes de la foi que le croyant peut déceler en lui-même, il y a le fait de scruter 
son amour pour l’acquittement de l’aumône légale et les œuvres de charité. En effet, 
comme les âmes aiment la richesse, le fait que le serviteur la dépense en étant satisfait et 
en mettant sa rétribution en dépôt auprès d’Allah est le signe d’une sincérité de la foi.

4 	 (4) Comment le croyant peut-il faire aumône d’une chose vile et mauvaise alors qu’il sait 
qu’elle va dans les mains d’Allah avant d’aller dans les mains du pauvre?!

5 	 (5) Les prédécesseurs – qu’Allah a agréés – s’efforçaient de dépenser de ce qu’ils 
possédaient de meilleur. Ainsi, lorsqu’Abou Talha Al-Ansari, qu’Allah a agréé, entendit les 
paroles d’Allah: ZVous n’atteindrez la (vraie) piété, que si vous faites largesses de ce 
que vous chérissez: [Sourate Al ‘Imrane: 92], il donna en aumône ce qu’il chérissait le 
plus parmi ses possessions, un verger appelé Bayrouha dans lequel le Prophète m avait 
l’habitude d’entrer et de boire de son eau(1). D’autre part, Ar-Rabi’ Ibn Khouthaym – qu’Allah 
lui fasse miséricorde – aimait le sucre et par obéissance aux paroles d’Allah, il en faisait 
aumône aux gens: ZVous n’atteindrez la (vraie) piété, que si vous faites largesses de ce 
que vous chérissez: [Sourate Al ‘Imrane: 92](2).

1	 Al-Boukhari (1461) et Moslim (998).

2	 Az-Zuhd d’Ahmad Ibn Hanbal (p.267).

Un poète a dit:

Ô toi qui fais l’aumône, c’est de la richesse d’Allah que tu dépenses dans les 
bonnes œuvres et cette richesse ne diminue pas.

Combien de richesses Allah a multipliées suite à la générosité de leurs propriétaires, 
la générosité est en effet agréée par Allah.

L’avarice conduit à une maladie sans remède et la richesse de l’avare est héritée 
par les besogneux. L’aumône réjouit les gens qui endurent les privations, et 
lorsque tu as besoin des gens généreux tu les trouves.



375





377

Les Versets

Hadith
60 Faire l’aumône de 

ce qui est bon 

 ZÔ les croyants! Mangez des (nourritures) licites 
que Nous vous avons attribuées. Et remerciez 
Allah, si c’est Lui que vous adorez[ [Sourate 
Al-Baqara: 172].

 ZÔ les croyants! Dépensez des meilleures 
choses que vous avez gagnées et des récoltes 
que Nous avons fait sortir de la terre pour vous. 
Et ne vous tournez pas vers ce qui est vil pour 
en faire dépense. Ne donnez pas ce que vous-
mêmes n’accepteriez qu’en fermant les yeux! Et 
sachez qu’Allah n’a besoin de rien et qu’Il est 
digne de louange [ [Sourate Al-Baqara: 267].

 ZDis: Le mauvais et le bon ne sont pas 
semblables, même si l’ abondance du mal te 
séduit[ [Sourate Al-Ma’ ida: 100].

 ZÔ Messagers! Mangez de ce qui est permis 
et agréable et faites du bien. Car Je sais 
parfaitement ce que vous faites: [Sourate 
Al-Mou’minoune: 51].

 Zvers Lui monte la bonne parole, et Il élève haut 
la bonne action: [Sourate Fatir: 10].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawssi 
Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant 
son prénom et celui de son père. C’est un Com-
pagnon du Messager d’Allah m qui embrassa 
l’Islam en l’an 7 de l’Hégire, l’année de la bataille 
de Khaybar. Constamment en compagnie du 
Prophète m et le suivant partout où il allait pour 
acquérir la science, il devint l’un des Compagnons 
du Messager d’Allah m ayant mémorisé le plus 
de hadiths et celui qui en a narré le plus. Selon 
Al-Boukhari, plus de huit cents Compagnons et 
Successeurs (Tabi’oune) ont rapporté de lui des 
hadiths. ‘Omar Ibn Al-Khattab, qu’Allah a agréé, le 
désigna un temps comme gouverneur du Bahreïn 
puis il retourna à Médine où il se préoccupa de 
narrer des hadiths et d’enseigner aux gens com-
ment pratiquer leur religion. Il est mort en l’an 58 
de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m nous informe qu’Allah – exalté 
soit-Il – est bon qu’Il n’accepte que ce qui est 
bon. C’est pourquoi Il ordonna à tous les gens de 
manger de ce qui est bon et qu’Il nous informa 
que manger de c qui est illicite fait partie de ce qui 
empêche l’invocation d’être exaucée.

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

1 	 “Ô gens, Allah est bon et n’accepte que ce qui est 
bon

2 	 et Allah ordonna aux croyants ce qu’il a ordonné 
aux messagers lorsqu’Il dit: ZÔ Messagers! 
Mangez de ce qui est permis et agréable et faites 
du bien.[ [Sourate Al-Mou’ minoune: 51] et qu’il 
dit: ZÔ les croyants! Mangez des (nourritures) 
licites que Nous vous avons attribuées.[ [Sourate 
Al-Baqara: 172].

3 	 Puis il mentionna “l’homme qui fait un long voyage 
au point d’être hirsute et recouvert de poussière et 
qui tend les bras vers le ciel en disant: “Ô Seigneur, 
ô Seigneur” alors que sa nourriture est illicite, sa 
boisson est illicite, ses habits sont illicites et qu’il 
a été nourri de l’ illicite. Comment pourrait-il donc 
être exaucé?”(1).

1	 Moslim (1015).



378

Compréhension (fiqh)
1 	 Le Prophète m nous informe qu’Allah est bon et que Le concernant il n’y a ni manque ni 

déficience. Ce qui est bon est ce qui est pur, sain et exempt de souillure(1).

Ainsi, Allah n’accepte que ce qui est bon comme œuvres et comme âmes. En effet, une 
personne ayant une mauvaise âme et portant en lui de la haine et de la rancune envers 
les gens ne l’approchera pas. Il en est de même pour celui qui se comporte avec les gens 
de manière obscène et de celui dont le corps se sustente de nourriture illicite.

En outre, Allah n’accepte, parmi les œuvres, que ce qui est bon. Ainsi, il n’accepte pas 
une œuvre entachée d’associationnisme et d’ostentation ni une aumône faite avec ce qui 
a été usurpé sans droit. Le Prophète m dit à ce sujet: “Un individu ne fait pas l’aumône de 
quelque chose de bon – sachant qu’Allah n’accepte que ce qui est bon – sans que le Tout 
Miséricordieux ne la prenne avec Sa main droite, même si ce n’est qu’une simple datte, et 
elle augmente dans la main du Tout Miséricordieux jusqu’à devenir aussi immense qu’une 
montagne, de la même façon que l’un de vous élève son poulain ou son chamelon”(2). Le 
Prophète m dit également: “Aucune prière n’est acceptée sans purification et aucune 
aumône, de ce qui a été usurpé, n’est acceptée”(3).

Fait partie de la souillure qu’Allah n’accepte pas le fait qu’un homme prélève de ses 
biens la pire part en guise d’aumône légale. Allah dit: ZÔ les croyants! Dépensez des 
meilleures choses que vous avez gagnées et des récoltes que Nous avons fait sortir 
de la terre pour vous. Et ne vous tournez pas vers ce qui est vil pour en faire dépense. 
Ne donnez pas ce que vous-mêmes n’accepteriez qu’en fermant les yeux!: [Sourate 
Al-Baqara: 267].

2 	 Le Prophète m affirme ensuite que l’obligation de se nourrir et de se vêtir de ce qui est 
bon touche aussi bien les prophètes et messagers que leurs disciples croyants. En effet, 
de la même façon qu’Allah a ordonné à tous les gens de manger les bonnes nourritures 
et d’accomplir des œuvres vertueuses, il a également ordonné cela à Ses prophètes et 
messagers. Il est donc ordonné à tous de rechercher ce qui est licite et de délaisser ce 
qui est illicite.

1	 Voir Ikmal Al-Mou’lim Bi Fawa’id Moslim d’Al-Qadi ‘Iyad (3/535) et Al-Mouyassar Fi Charh Massabih As-Sounna 
d’At-Tawrabachti (2/655).

2	 Al-Boukhari (1410) et Moslim (1014).

3	 Moslim (224).



379

3 	 Puis le Prophète m nous informe que manger de ce qui est illicite est une des raisons 
pour lesquelles l’invocation n’est pas exaucée, même si les causes de l’exaucement 
sont présentes. Il arrive en effet qu’un homme parte voyager pour accomplir une bonne 
œuvre, comme le pèlerinage, le jihad, la prédication ou autre, au point que l’on décèle les 
effets du voyage et de la fatigue sur ses cheveux ébouriffés et non peignés et sur son 
visage et ses vêtements recouverts de poussière. Cet homme lève les mains vers le ciel 
en invoquant avec insistance Allah, lui demandant de l’exaucer, alors qu’il n’est environné 
que d’illicites: sa nourriture, sa boisson, ses vêtements et son alimentation sont illicites. 
Comment un tel homme pourrait-il être exaucé?

Les paroles du Prophète m “Comment pourrait-il donc être exaucé?” sont une 
interrogation qui exprime l’étonnement et le fait qu’il est exclu qu’un tel homme puisse 
l’être, mais elles n’expriment pas l’impossibilité de cet exaucement. En effet, il est possible 
qu’Allah l’exauce par Sa grâce et Sa générosité, ou bien afin de lui accorder un délai et 
d’invalider tout argument qu’il pourrait opposer à Allah. On en déduit donc que le fait de 
se complaire dans l’illicite et de s’en nourrir fait partie des raisons qui empêchent d’être 
exaucé(1).

1	 Voir Al-Moufhim Li-ma Achkal Mine Talkhis Kitab Moslim d’Abou Al-’Abbass Al-Qourtoubi (3/60) et Jami’ al-'Ouloum 
Wa Al-Hikam d’Ibn Rajab (1/275).

Un poète a dit:

Nous invoquons Allah dès que se déclare un malheur et 
nous L’oublions lorsque les malheurs se dissipent.

Comment espérons-nous donc que nos invocations soient 
exaucées, alors que nous avons obstrué la voie par laquelle 
elles passent avec nos péchés?!



380

Suivi
1 	 (1) Le croyant est bon dans sa totalité: son cœur, sa langue et le reste de son corps. Ceci, en 

raison de la foi qui siège dans son cœur et qui se manifeste dans les évocations prononcées 
par sa langue et les œuvres vertueuses accomplies par ses membres. Tout cela fait partie 
des fruits de sa foi et est inclus en elle et toutes ces bonnes choses sont acceptées par 
Allah(1). Le musulman doit donc faire croître sa foi afin de devenir meilleur et plus pur.

2 	 (1) Allah aime voir Son serviteur prendre exemple sur lui en adoptant certains attributs qui 
ne Lui sont pas spécifiques, comme la miséricorde, la douceur, le pardon, etc. Il aime en 
effet voir Son serviteur prendre exemple sur Sa miséricorde, Sa douceur et Son pardon 
et Il aime aussi le voir bon, et qu’il ne s’adonne pas à faire preuve de bassesse et autres 
abjections.

3 	 (1) Le serviteur doit veiller à rendre bonnes sa nourriture, son âme et ses œuvres, afin 
qu’Allah l’aime et accepte ses œuvres. Wahb Ibn Al-Ward – qu’Allah lui fasse miséricorde 
– a dit: “Si tu restais en permanence à la mosquée tel ce pilier, cela ne te serait pas utile 
avant que tu ne scrutes ce qui entre dans ton ventre pour savoir si ce qui s’y trouve est 
licite ou illicite”(2).

4 	 (2) Lorsque l’enseignant et l’éducateur veulent que l’élève fasse quelque chose de 
déterminé, il doit lui servir d’exemple pour cette chose. Ainsi, lorsqu’il lui ordonne de 
s’efforcer à participer aux prières en groupe, il convient qu’il soit lui-même le premier 
arrivé aux prières en groupe. Lorsqu’il l’incite à accomplir des prières surérogatoires, son 
devoir est que son élève le voit accomplir des prières surérogatoires. C’est pourquoi le 
Prophète m nous informa qu’il est ordonné aux messagers de rechercher ce qui est licite 
et de délaisser ce qui est illicite, au même titre que les croyants et sur ce point il n’y a 
aucune différence entre eux.

5 	 (2) Il y a dans ce hadith une mise en valeur du statut du croyant, puisque Allah lui ordonne 
ce qu’Il ordonne aux messagers. Les croyants méritent cela en raison de la foi qu’ils ont 
et du haut rang qui est le leur(3).

6 	 (3) Le Prophète m nous informa que le voyage est une des raisons pour lesquelles 
l’invocation est exaucée. Le voyageur est, en effet, plus humble en raison de son 
éloignement de son pays et des peines qu’il endure, et l’humilité est une des principales 
raisons pour lesquelles une invocation est exaucée(4). Le Prophète m a dit: “Il y a trois 
invocations qui sont sans aucun doute exaucées: l’invocation du parent (père ou mère), 
l’invocation du voyageur et l’invocation de celui qui subit une injustice”(5). Ainsi, lorsque 
le musulman est en voyage, qu’il invoque beaucoup Allah, car son invocation est plus 
susceptible d’être exaucée.

1	 Voir Jami’ Al-’Ouloum wa Al-Hikam d’Ibn Rajab (1/260).

2	 Voir Jami’ Al-’Ouloum wa Al-Hikam d’Ibn Rajab (1/263).

3	 Voir Charh Al-Arba’in An-Nawawiyya d’Ibn ‘Othaymine (p.142).

4	 Voir Jami’ Al-’Ouloum wa Al-Hikam d’Ibn Rajab (1/269).

5	 Abou Dawoud (1536), At-Tirmidhi (1905), et Ibn Majah (3862).



381

7 	 (3) Parmi les autres raisons d’exaucement, il y a le fait de lever les mains lorsqu’on 
invoque, en multipliant les demandes et en étant recueilli. Le Prophète m a dit: “Votre 
Seigneur – Gloire et Majesté à Lui – est pudique et généreux et Sa pudeur à l’égard de 
Son serviteur fait que lorsque ce dernier lève les mains pour Lui demander, Il ne le laisse 
pas bredouille”(1). Il est donc légiféré que le musulman lève les mains quand il invoque 
dans les moments où le Prophète m levait les mains en invoquant.

8 	 (3) Être insistant en sollicitant Allah est une des raisons pour lesquelles l’invocation est 
exaucée. Le musulman ne doit donc pas se hâter dans son invocation et invoquer qu’une 
seule fois. Il doit plutôt répéter son invocation et insister auprès de son généreux Seigneur. 
Le Prophète m a dit: “L’un de vous est exaucé s’il ne se hâte pas et qu’il ne dit pas: j’ai 
invoqué, mais je n’ai pas été exaucé” Hadith rapporté par Al-Boukhari et Moslim(2).

9 	 (3) Consommer ce qui est licite fait partie des principales raisons pour lesquelles l’invocation 
est exaucée, et consommer ce qui est illicite fait partie de ce qui empêche l’invocation 
d’être exaucée. Voilà pourquoi Wahb Ibn Mounabbih – qu’Allah lui fasse miséricorde – a 
dit: “Celui qui veut se réjouir de l’exaucement de son invocation, qu’il mange de ce qui est 
bon”. Pour sa part, Youssouf Ibn As’bate – qu’Allah lui fasse miséricorde – a dit: “Il nous 
est parvenu que la consommation de nourriture illicite empêche l’invocation du serviteur 
de monter au ciel”(3).

10 	 (3) Lorsqu’un homme voyage pour un acte d’obéissance quelconque et qu’il s’y consacre 
sérieusement, et que son invocation n’est pas exaucée pour la seule raison que sa 
nourriture est de provenance illicite, que dire alors de celui n’est absorbé que par ce 
bas monde, de celui qui ne cesse de traiter injustement les gens ou de celui qui néglige 
d’accomplir les adorations et les bonnes œuvres?(4).

11 	 Les prédécesseurs – qu’Allah a agréés – veillaient à ce que leur nourriture soit bonne et à 
s’éloigner de ce sur quoi ils doutaient de la licéité ou de l’illicéité. On rapporte que la Mère 
des Croyants ‘A’icha – qu’Allah a agréée – a dit: “Abou Bakr avait un jeune esclave qui lui 
donnait une partie du fruit de son labeur et Abou Bakr en mangeait. Un jour, il apporta 
quelque chose et Abou Bakr en mangea. L’esclave lui demanda: Sais-tu ce que c’est? Il 
demanda à son tour: Qu’est-ce donc? L’esclave répondit: Avant d’être musulman, je me 
suis fait passer pour un devin et j’ai trompé un homme, alors que je ne connaissais rien à 
la divination. Il me paya pour cela et c’est de cela que tu manges. Abou introduisit alors 
la main dans la bouche et vomit tout ce qu’il avait dans le ventre”(5).

1	 Abou Dawoud (1488), At-Tirmidhi (3556) et Ibn Majah (3865).

2	 Al-Boukhari (6340) et Moslim (2735).

3	 Voir Jami’ Al-’Ouloum wa Al-Hikam d’Ibn Rajab (1/275).

4	 Commentaire de Al-Arba’oune An-Nawawiyya d’Ibn Daqiq Al-’Id (p.41, 42).

5	 Al-Boukhari (3842).





383

Les Versets

Hadith
61 L’aumône de la fin 

du jeûne 

 Z afin que vous en complétiez le nombre et 
que vous proclamiez la grandeur d’Allah pour 
vous avoir guidés, et afin que vous soyez 
reconnaissants[ [Sourate Al-Baqara: 185].

 ZPrélève de leurs biens une aumône par 
laquelle tu les purifies et les bénis[ [Sourate 
At-Tawba: 103].

 Zet sur les biens desquels il y a un droit bien 
déterminé [l’ aumône légale] pour le mendiant 
et le déshérité[ [Sourate Al-Ma’ arij: 24-25].

Il s’agit d'Abou ‘Abd Ar -Rahmane, ‘Abd Allah 
Ibn ‘Omar Ibn Al-Khattab Ibn Noufayl Al-Qurachi 
Al-’Adaw i. Il embrassa l’Islam alors qu’il était un 
enfant qui n’avait pas encore atteint la puberté 
et il était encore trop jeune pour participer à la 
bataille de Ouhoud, ce qui fait que le Prophète 
m le congédia. La première bataille à laquelle il 
participa fut donc la bataille du Fossé. Il est aussi 
de ceux qui ont prêté le serment d’allégeance 
sous l’arbre Sa mère, et la mère de la Mère des 
Croyants Hafsah, est Zaynab bint Madh’oune, la 
sœur de ‘Othmane Ibn Madh’oune Al-Joumahi. Il 
narra une science bénéfique venant du Prophète 
m, de son père ‘ Omar, d'Abou Bakr, de 
‘Othmane, de 'Ali, de Bilal, de Sohayb et d’autres 
Compagnons– qu’Allah a agréés. Il fait également 
partie de ceux qui ont émis beaucoup de fatwas 
et ont narré de nombreux hadiths. Il est mort en 
l'an 74 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans At-Tabaqate Al-Koubra 
d’Ibn Sa’d (4/105), Siyar A’lam An-Noubala d’Adh- Dhaha-
bi (4/322) et Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar 
(4/155).

Le Prophète m révèle que l’ aumône de la fin du 
jeûne doit être acquittée par tous les musulmans, 
les hommes comme les femmes, ceux qui sont 
libres ou esclaves, enfants ou adultes, en donnant 
un boisseau de nourriture avant la prière de l’Aïd.

Le Narrateur

Résumé

‘Abd Allah Ibn ‘Omar – qu’Allah a agréé – a dit:

1  “Le Messager d’Allah m imposa d’offrir comme 
aumône de fin du jeûne

2  un boisseau de datte ou un boisseau d’orge

3  pour l’esclave et l’individu libre, l’homme et la femme, 
l’enfant et l’adulte musulman.

4  Il ordonna qu’elle soit acquittée avant que les gens 
ne sortent accomplir la prière”(1).

1	 Al-Boukhari (1507) et Moslim (984).



384

Compréhension (fiqh)
1 	 Le Prophète m imposa aux musulmans une aumône de la fin du jeûne. Celle-ci est une 

obligation individuelle selon la majorité des savants(1). Le Prophète m en fit un acte qui 
gomme les imperfections du jeûne de Ramadan, comme les oublis, les défauts et les 
erreurs. Le Prophète m fit aussi de cette aumône une source de nourriture pour les 
nécessiteux afin de leur épargner de quémander leur pitance aux gens le jour de l’Aïd 
et qu’ils prennent part avec les personnes qui ont plus de moyens qu’eux, à la joie de ce 
jour. Ibn ‘Abbass – Qu’Allah a agréé – a dit: “Le Messager d’Allah m imposa l’aumône 
de la fin du jeûne afin de purifier le jeûneur des futilités et des obscénités [qu’il a commis 
alors qu’il jeûnait] et pour en nourrir les nécessiteux”(2).

2 	 Sa quantité est d’un boisseau – ce qui correspond à quatre fois la quantité que peuvent 
contenir les mains jointes d’un homme de corpulence moyenne – de dattes, d’orge, de riz 
ou d’une autre nourriture habituellement consommée par les gens, en raison des paroles 
suivantes d’Abou Sa’id Al-Khoudri - qu’Allah a agréé: “Nous offrions en guise d’aumône 
de fin du jeûne, un boisseau de nourriture, un boisseau d’orge ou un boisseau de dattes 
ou un boisseau de fromage ou un boisseau de raisins secs”(3).

Il y a donc dans ce hadith et dans d’autres, l’obligation que l’aumône de la fin du jeûne 
soit acquittée en nourriture et non en donnant en argent la valeur de cette nourriture. 
Cela va certes à l’encontre de ceux qui ont permis qu’elle soit acquittée en donnant en 
argent la valeur de cette nourriture.

3 	 Elle est obligatoire pour tous les musulmans, hommes et femmes, enfant et adulte. Elle 
est également obligatoire pour l’esclave, mais c’est son maître qui s’en acquitte à sa 
place.

Par ailleurs, s’en acquitter est obligatoire pour celui qui possède, la nuit qui précède le 
jour de l’Aïd et le jour de l’Aïd, de la nourriture en quantité suffisante pour lui et sa famille. 
C’est l’homme qui s’en acquitte pour lui-même et ceux dont il a la charge, c’est-à-dire son 
épouse, ses enfants et ses esclaves.

Cette aumône est à acquitter dès le coucher du soleil du dernier jour de Ramadan. 
Ainsi, celui qui a un enfant ou bien se marie avant le coucher du soleil du dernier jour 
de Ramadan, il doit s’acquitter de l’aumône de la fin du jeûne pour son nouveau-né 
ou son épouse. Si la naissance ou le mariage ont lieu après le coucher du soleil, alors 
l’aumône n’est pas due pour l’enfant ou l’épouse. De même, on doit s’acquitter de cette 
aumône de celui qui meurt après le coucher du soleil en la prélevant de son patrimoine, 
de la même manière que l’aumône légale est due sur les biens de celui qui meurt après 

1	 Al-Majmou’ Charh  Al-Mouhadhdhab d'An-Nawawi (6/104).

2	 Abou Dawoud (1609) et Ibn Majah (1827).

3	 Al-Boukhari (1506) et Moslim (985).



385

l’écoulement d’une année complète en étant en possession d’une richesse [qui dépasse 
le seuil d’imposition](1).

Il est aussi à retenir que l’aumône de la fin du jeûne n’est pas obligatoire au non-musulman, 
car elle a pour finalité de purifier le croyant.

4 	 Le Prophète m ordonna que cette aumône soit donnée avant que les gens ne sortent 
accomplir la prière de l’Aïd. Permission leur est donnée de le faire un ou deux jours avant 
le jour de l’Aïd(2)43. Ainsi, celui qui retarde son acquittement après la prière de l’Aïd, elle 
n’est pas acceptée de lui et on lui demandera des comptes pour l’avoir retardée au-delà 
de son temps. Ibn ‘Abbass – qu’Allah a agréé – a dit: “Le Messager d’Allah m imposa 
l’aumône de la fin du jeûne afin de purifier le jeûneur des futilités et des obscénités [qu’il 
a commises alors qu’il jeûnait] et pour en nourrir les nécessiteux. Celui qui s’en acquitte 
avant la prière, son aumône est acceptée et celui qui s’en acquitte après la prière, alors 
elle est comptée comme une aumône ordinaire”(3).

Le Prophète m restreignit l’acquittement de l’aumône de la fin du jeûne au profit des 
pauvres et des nécessiteux et il n’est donc pas permis de la dépenser au profit des autres 
ayants droit de l’aumône légale, en raison des paroles d’Ibn ‘Abbass: “et en guise de 
nourriture pour les nécessiteux”.

1	 Voir Al-Moughni d’Ibn Qoudama (3/89).

2	 Ibn ‘Omar dit: “Ils s’acquittaient de l’aumône un ou deux jours avant l’Aïd” Al-Boukhari (1511).

3	 Abou Dawoud (1609) et Ibn Majah (1827).



386

Suivi
1 	 (1) L’aumône légale a été prescrite par Allah – exalté soit-Il – afin de gommer les 

imperfections qui se produisent lors du jeûne du mois de Ramadan, comme les futilités 
et les actes de désobéissance [qu’il nous arrive de commettre en jeûnant]. Elle permet 
donc que le jeûne soit perfectionné et que le serviteur obtienne une rétribution complète 
pour son jeûne. Quiconque désire compléter la rétribution de son jeûne, qu’il s’acquitte 
de l’aumône de la fin du jeûne.

2 	 (1) L’aumône de la fin du jeûne a été prescrite par le Prophète m afin de mettre le pauvre 
à l’abri du besoin et de combler leurs besoins durant le jour de l’Aïd, afin que la joie de 
ce jour soit complète pour tous. Le musulman doit donc veiller à s’en acquitter pour être 
rétribué et réjouir les pauvres autour de lui.

3 	 (1) L’aumône de la fin du jeûne fait partie de ce que le Prophète m a prescrit afin de 
remercier Allah d’avoir pu terminer le mois du jeûne et avoir facilité de L’adorer lors du 
mois de Ramadan. Le musulman doit donc s’empresser de remercier Allah pour tous les 
bienfaits dont Il lui a fait don et pour lui avoir facilité d’accomplir les adorations qu’Il n’a 
pas facilitées à accomplir à beaucoup de gens.

4 	 (2) L’aumône de la fin du jeûne est d’une valeur modeste, elle ne coûte pas grand-chose 
au musulman. Il ne convient donc pas qu’on y soit inattentif ou qu’on se refuse à l’acquitter 
par avarice.



387

Un poète a dit:

Ô toi qui fais l’aumône, c’est de la richesse d’Allah que tu dépenses 
dans les bonnes œuvres et cette richesse ne diminue pas.

Combien de richesses Allah a multipliées suite à la générosité de 
leurs propriétaires, la générosité est en effet agréée par Allah.

L’avarice conduit à une maladie sans remède et la richesse de 
l’avare est héritée par les besogneux. L’aumône réjouit les gens qui 
endurent les privations, et lorsque tu as besoin des gens généreux 
tu les trouves.

5 	 (2) Les aumônes obligatoires et surérogatoires, bien qu’elles soient peu nombreuses, 
vont directement dans les Mains d’Allah. Le Prophète m dit en effet: “Un individu ne 
fait pas l’aumône de quelque chose de bon – sachant qu’Allah n’accepte que ce qui 
est bon – sans que le Tout Miséricordieux ne la prenne avec Sa main droite, même si ce 
n’est qu’une simple datte, et elle augmente dans la main du Tout Miséricordieux jusqu’à 
devenir aussi immense qu’une montagne, de la même façon que l’un de vous élève son 
poulain ou son chamelon”(1)45.

6 	 (3) L’aumône de la fin du jeûne est obligatoire pour tout musulman qui est vivant durant 
le mois entier de Ramadan jusqu’au coucher du soleil de la veille de l’Aïd. Tout musulman 
doit donc s’en acquitter pour lui-même et pour ceux dont il a la charge.

7 	 (4) Le musulman ne doit pas retarder l’acquittement de l’aumône de la fin du jeûne 
jusqu’à ce que les gens sortent accomplir la prière. Il doit plutôt prendre l’initiative de 
s’en acquitter avant qu’une autre préoccupation ne l’en détourne et qu’elle ne soit plus 
comptée comme une aumône de la fin du jeûne.

1	 Al-Boukhari (1410) et Moslim (1014).





389

Les Versets

Hadith
62 L’importance du 

jeûne 

 ZÔ les croyants! On vous a prescrit le jeûne 
comme on l'a prescrit à ceux d’ avant vous, 
ainsi atteindrez-vous la piété[ [Sourate Al-
Baqara: 183].

 ZDis: “[Ceci provient] de la grâce d’Allah et 
de Sa miséricorde; Voilà de quoi ils devraient 
se réjouir. C’est bien mi eux que tout ce qu’ils 
amassent”[[Sourate Younous: 58].

 Zet les endurants auront leur pleine récompense 
sans compter[ [Sourate Az-Zoumar: 10].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawssi 
Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant son 
prénom et celui de son père. C’est un Compagnon 
du Messager d’Allah qui embrassa l’Islam en l’an 
7 de l’Hégire, l’année de la bataille de Khaybar. 
Constamment en compagnie du Prophète et le 
suivant partout où il allait pour acquérir la science, 
il devint l’un des Compagnons du Messager 
d’Allah ayant mémorisé le plus de hadiths et 
celui qui en a narré le plus. Selon Al-Boukhari, 
plus de huit cents Compagnons et Successeurs 
(Tabi’oune) ont rapporté de lui des hadiths. ‘Omar 
Ibn Al-Khattab, qu’Allah a agréé, le désigna un 
temps comme gouverneur du Bahreïn puis il 
retourna à Médine où il se préoccupa de narrer 
des hadiths et d’enseigner aux gens comment 
pratiquer leur religion. Il est mort en l’an 58 de 
l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-As’hab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète nous informe de certains mérites 
du jeûne, parmi lesquels le fait qu’Allah a gardé 
pour Lui la rétribution qu’Il compte accorder pour 
cette adoration sans la dévoiler à quiconque. Il 
nous informe également que le jeûne empêche 
de commettre des actes de désobéissance et 
des péchés. Il révèle que l’haleine exhalée par 
la bouche d’un jeûneur est agréable pour Allah 
même si les gens la trouvent désagréable et que 
le jeûneur se réjouira le Jour de la Résurrection 
lorsqu’il verra la rétribution qu’il obtiendra pour 
son jeûne. La deuxième réjouissance qu’il éprouve 
[en jeûnant] est dans ce bas monde parce 
qu’Allah lui a facilité de jeûner.

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

1  “Allah – exalté soit-Il – dit: Toute œuvre du fils d’Adam 
lui appartient, excepté le jeûne qui M’appartient et 
c’est Moi qui le rétribue.

2  Par ailleurs, le jeûne est un bouclier

3  et lors du jour où l’un de vous jeûne, qu’il ne prononce 
pas d'obscénité et qu’il ne se querelle pas, et si 
quelqu’un l’insulte ou l’attaque, qu’il dise: Je jeûne.

4  Par Celui qui détient l’âme de Mohammad dans 
Sa main, l’haleine du jeûneur a une odeur plus 
agréable pour Allah que celle du musc.

5  Le jeûneur connaît deux joies: lorsqu’il rompt son 
jeûne, il se réjouit et lorsqu’il rencontrera son 
Seigneur il se réjouira de son jeûne”(1)46.

1	 Al-Boukhari (1904) et Moslim (1151).



390

Compréhension (fiqh)
1  Le Prophète m nous informe que notre Seigneur – exalté soit-Il – dit: “Toute œuvre du 

fils d’Adam lui appartient, excepté le jeûne qui M’appartient et c’est Moi qui le rétribue”. 
Le fait que de toutes les adorations, Allah se soit attribué le jeûne, même si toutes les 
adorations Lui appartiennent, indique l’honneur et la spécificité de cet acte. Cela est à 
l’image de la Mosquée Sacrée qui est qualifiée de Maison d’Allah et du fait qu’Allah ait dit: 
ZLa chamelle d’Allah: [Sourate Ach-Chams: 13].

Cela est spécifique au jeûne, car c’est un acte d’adoration dans lequel il n’y a pas 
d’ostentation. En effet, toutes les adorations ne peuvent être accomplies sans que les 
anges et les êtres humains le sachent, excepté le jeûne. De plus, le jeûne est une adoration 
demandant des efforts au corps qui doit s’opposer aux penchants de l’âme et endurer 
patiemment la faim et la soif. Le jeûne réunit toutes les formes de patience: le jeûneur 
est patient dans l’obéissance à Allah et également patient dans le délaissement de la 
désobéissance à Allah, puisque le jeûne le dissuade d'être frivole, pervers et désobéissant, 
et il est patient face au décret d’Allah en supportant la faim et la soif(1).

Voilà pourquoi Allah garda pour Lui comment sera rétribué le jeûne. Allah a informé les 
anges scribes que la rétribution pour la prière sera de tant de bonnes actions et que la 
rétribution pour l’aumône légale sera de tant de bonnes actions, mais ne leur divulgua 
pas quelle sera la rétribution du jeûne afin que Lui-même rétribue Ses serviteurs pour 
cette adoration.

2  Ensuite le Prophète m nous informe que le jeûne est une couverture et une prévention. Il 
s’interposera entre le serviteur et le Feu le Jour de la Résurrection. Le Prophète m a dit 
dans un autre hadith: “Celui qui jeûne un jour pour Allah, Allah éloigne son visage du Feu 
de soixante-dix automnes”(2).

Le jeûne est également une couverture et une prévention contre les actes de 
désobéissance, car il fait plier l’âme, diminue la force et éteint le désir. C’est pourquoi le 
Prophète m a dit dans un autre hadith: “Ô ensemble des jeunes gens, que celui qui en a la 
capacité se marie et celui qui n’en a pas, qu’il jeûne, car il est pour vous une prévention”(3).

3  Comme le jeûne prémunit le serviteur du Feu et des actes de transgression qui rapproche 
du Feu, le Prophète m orienta sa communauté vers le délaissement de ce qui n’est pas 
permis au jeûneur, comme le coït et ses préliminaires, l’élévation de la voix, la dispute, 
etc. Ainsi, lorsque quelqu’un l’insulte ou le dispute, qu’il dise: “Je jeûne”. Il doit dire cela 

1	 Voir A’lam Al-Hadith d’Al-Khattabi (2/946), Al-Massalik Fi Charh Mouwatta Malik d’Ibn Al-’Arabi (4/240), Al- Moufhim 
Li-ma Achkal Mine Talkhis Kitab Moslim d’Abou Al-’Abbass Al-Qourtoubi (3/212), Touhfat Al-Abrâr Charh Massabih 
As-Sounna d’Al-Baydawi (1/490) et Ach-Charh Al-Moumti’ ‘Ala Zad Al-Moustaqni’ d’Ibn ‘Othaymine (6/458).

2	 Al-Boukhari (2840) et Moslim (1153).

3	 Al-Boukhari (5065) et Moslim (1400).



391

dans son for intérieur afin qu’il s’abstienne de ce qui ne lui est pas permis, et à haute voix 
à son opposant afin de lui signifier qu’il ne réplique pas et se tait que parce qu’il jeûne 
pour Allah, et que sinon, il aurait été capable de lui répondre. Cela dissuade ainsi son 
opposant d’aller plus loin parce qu’il saura que s’il s’est tu ce n’est pas par faiblesse et par 
humiliation. Il se peut que cet opposant lui-même jeûne et qu’en lui rappelant son jeûne 
cela l’amène à revenir à la raison(1).

4  Puis le Prophète m fit serment par son Seigneur – et il est le Véridique digne d’être cru – 
que l’haleine résultant d’un jeûne, est meilleure auprès d’Allah que le musc. Sachant que 
cette odeur désagréable, passagère et causée par le jeûne pour Allah, est plus aimée 
par Lui et plus susceptible de rapprocher le serviteur de Lui que l’odeur du musc. Allah 
le rétribuera pour cette odeur, par une odeur plus agréable et plus suave que celle du 
musc, le Jour de la Résurrection, de la même façon qu’Il rétribuera le martyr tombé pour 
la cause d’Allah en donnant à son sang l’odeur du musc. Si Allah rétribue le serviteur pour 
avoir utilisé du musc, Il l’a, en effet, recommandé pour les prières en groupe, la prière du 
vendredi et d’autres occasions encore, alors la rétribution pour cette mauvaise haleine 
sera bien plus grande que celle du serviteur qui se parfume avec du musc(2).

5  Le Prophète m nous informe ensuite que le 
jeûneur connaît deux joies. Sa première joie 
est lorsqu’il rompt son jeûne: il est réjoui par 
la nourriture et la boisson après avoir eu faim 
et soif, ce qui est une joie naturelle et permise. 
Allah a rendu son jeûne complet, le lui a facilité 
et l’a rendu exempt de ce qui l’invalide.

La deuxième joie aura lieu lorsqu’il rencontrera 
Allah et verra les délices et rétributions qu’Il 
lui a préparés, et qu’Il n’a pas révélés à Ses 
créatures.

1	 Voir At-Tawdih li-Charh Jami’ As-Sahih d’Ibn al-Moulaqqine (13/20) et Ach-Charh Al-Moumti’ ‘Ala Zad Al- Moustaqni’ 
d’Ibn ‘Othaymine (6/432).

2	 Voir Ikmal Al-Mou’lim Bi Fawa’id Moslim d’Al-Qadi ‘Iyad (4/112) et Tarh at-Tathrib Fi Charh at-Taqrib d’Al-’Irâqi (4/96).



392

Suivi
1 	 (1) Allah honora le jeûne et en fit une adoration qui Lui appartient et personne d’autre 

que Lui n’en connaît la rétribution et le mérite. Ceci, afin de souligner l’éminence de sa 
rétribution et de son mérite. Que le musulman profite de cela et qu’il fasse souvent des 
jeûnes surérogatoires.

2 	 (1) Il suffit au jeûne comme honneur qu’Allah l’attribue à Lui-même lorsqu’Il dit: “il 
M’appartient” et il suffit au croyant comme obéissance de tirer profit de ce mérite et de 
cet honneur en faisant de fréquents jeûnes surérogatoires en plus du jeûne obligatoire.

3 	 (2) Le jeûne prémunit l’être humain de Satan et ses insufflations et c’est la raison pour 
laquelle le Prophète m orienta les jeunes gens vers le jeûne lorsqu’ils ne sont pas en 
capacité de se marier. Le musulman doit donc recourir au jeûne afin de se prémunir des 
désirs et des troubles.

4 	 (2) Le jeûne préserve le serviteur du Feu dont le combustible est les gens et les pierres. 
Allah nous informe en effet: ZQuiconque donc est écarté du Feu et introduit au Paradis, 
a certes réussi: [Sourate Al ‘Imrane: 185]. Ainsi, quiconque désire réussir et échapper au 
Feu, doit jeûner.

5 	 (3) Le Prophète m défendit au jeûneur d’élever la voix, de proférer des paroles 
inconsidérées, d’injurier, etc. Ce sont des comportements qui ne sont convenables ni 
pour le jeûneur ni pour le non-jeûneur et cette défense vise à insister sur le rang élevé du 
jeûneur qui ne doit pas s’abaisser à ce degré d’indécence et de grossièreté.

6 	 (3) Il est permis à l’être humain de divulguer une des adorations qu’il accomplit afin de 
s’attirer un bien et d’éloigner de lui un mal, sans que cela ne relève de l’ostentation. Voilà 
pourquoi il est permis au jeûneur, lorsque quelqu’un l’insulte ou se querelle avec lui, de lui 
dire qu’il jeûne.



393

7 	 (4) Le Prophète – qui est le Véridique digne d’être cru – m appuie ses paroles avec un 
serment afin de leur donner plus de poids. Le prédicateur, l’enseignant et l’éducateur 
peuvent y recourir parfois sans en abuser.

8 	 (4) Lorsque le jeûneur est indisposé par son haleine, qu’il se réconforte en se rappelant 
que cette odeur est agréable pour Allah et qu’elle lui vaudra une rétribution.

9 	 (4) On ne peut pas déduire de ce hadith qu’il est détestable pour un jeûneur d’utiliser 
un siwak, car la mauvaise haleine dont il est question provient des entrailles et non de la 
bouche. De plus, il n’est pas ordonné dans ce hadith de laisser cette odeur telle quelle, ce 
hadith ne fait que réconforter le jeûneur pour la mauvaise haleine que le jeûne lui fait avoir.

10 	 (5) On déduit de ce hadith que la joie que l’on ressent à la fin du jeûne pour avoir de 
nouveau la possibilité de manger et de boire n’est ni détestable ni illicite. C’est au contraire 
une joie licite qui découle du plaisir de manger et de boire qu’Il a créée en l’être humain.

11 	 (5) Sachant qu’il est permis pour le jeûneur de se réjouir de manger et de boire, la joie 
qu’Allah ait rendu le jeûne du serviteur complet et qu’Il le lui ait facilité est une expression 
de gratitude du serviteur à l’égard d’Allah et une adoration pour laquelle l’être humain est 
rétribué.

Un poète a dit:

Le jeûne est venu et tout le bien est venu avec lui, récitation, évocation 
ainsi que proclamation de la louange et de la gloire d’Allah.

L’âme y est occupée à prononcer des paroles vertueuses et à 
accomplir des œuvres vertueuses, le jour elle jeûne et la nuit elle 
veille à prier.

Un autre poète a dit:

Si mon ouïe n’est pas sourde, que ma vue n’est pas aveugle et que 
ma bouche n’est pas muette, alors je n’acquiers de mon jeûne que 
faim et soif, et si je dis “Aujourd’hui j’ai jeûné” alors je n’ai pas jeûné.





395

Les Versets

Hadith
63

Le mérite de 
Ramadan et de ce 
qu’il y a dans ce 
mois 

 ZÔ les croyants! On vous a prescrit le jeûne 
comme on l'a prescrit à ceux d’ avant vous, 
ainsi atteindrez-vous la piété. [Ce jeûne devra 
être respecté] un nombre déterminé de jours. 
Quiconque d’entre vous est malade ou en voyage, 
devra jeûner unnombre égal d’autres jours. Mais 
pour ceux qui ne pourraient le supporter qu’(avec 
grande difficulté), il y a une compensation: nourrir 
un pauvre. Et si quelqu’un fait plus de son propre 
gré, c’est pour lui; mais il est mieux pour vous de 
jeûner; si vous saviez! (Ces jours sont) le mois de 
Ramadan au cours duquel le Coran a été descendu 
comme guide pour les gens, et preuves claires 
de la bonne direction et du discernement. Donc, 
quiconque d’entre vous est présent en ce mois, 
qu’il jeûne! Et quiconque est malade ou en voyage, 
alors qu’il jeûne un nombre égal d’autres jours. 
Allah veut pour vous la facilité, Il ne veut pas la 
difficulté pour vous, afin que vous en complétiez le 
nombre et que vous proclamiez la grandeur d’Allah 
pour vous avoir guidés, et afin que vous soyez 
reconnaissants!: [Sourate Al-Baqara: 183-185].

 ZḤâ`, Mim. Par le Livre (le Coran) explicite. 
Nous l’avons fait descendre en une nuit bénie, 
Nous sommes en vérité Celui qui avertit, durant 
laquelle est décidé tout ordre sage: [Sourate Ad- 
Doukhane: 1-4].

 ZNous l’avons certes, fait descendre (le Coran) 
pendant la Nuit du Destin. Et qui te dira ce qu’est la 
Nuit du Destin? La Nuit du Destin est meilleure que 
mille mois. Durant celle-ci descendent les Anges 
ainsi que l’Esprit, par permission de leur Seigneur 
pour tout ordre. Elle est paix et salut jusqu’à 
l’apparition de l’aube: [Sourate Al-Qadr: 1-5].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawssi 
Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant son 
prénom et celui de son père. C’est un Compagnon 
du Messager d’Allah m qui embrassa l'Islam en 
l’an 7 de l’Hégire, l’année de la bataille de Khaybar. 
Constamment en compagnie du Prophète m et le 
suivant partout où il allait pour acquérir la science, 
il devint l’un des Compagnons du Messager d’Allah 
m ayant mémorisé le plus de hadiths et celui qui 
en a narré le plus. Selon Al-Boukhari, plus de huit 
cents Compagnons et Successeurs (Tabi’oune) ont 
rapporté de lui des hadiths. ‘Omar Ibn Al-Khattab, 
qu’Allah a agréé, le désigna un temps comme 
gouverneur du Bahreïn puis il narrer des hadiths et 
d’enseigner aux gens comment pratiquer leur religion. 
Il est mort en l’an 58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa 
As-Sahaba d’Abou Nou’aym (4/1846), 
Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-As’hab d’Ibn 
‘Abd Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba 
d’Ibn Al-Athir (3/357) et Al-Issaba Fi 
Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m nous informe que celui qui jeûne le 
mois de Ramadan en croyant qu’il est une obligation 
dont il doit s’acquitter et mettant en dépôt sa 
rétribution auprès d’Allah, Allah lui pardonnera ses 
péchés précédemment commis. De même, celui 
qui veille la Nuit du Destin pour prier avec foi et 
espérance d’être rétribué, ses péchés passés lui 
seront pardonnés. Et à plus forte raison, celui qui 
veille pour prier toutes les nuits de Ramadan, ses 
péchés passés lui seront également pardonnés.

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

1  “Celui qui jeûne le mois de Ramadan avec foi et 
espérance d’être rétribué, ses péchés passés lui 
seront pardonnés.

2  Celui qui veille la Nuit du Destin pour prier avec foi 
et espérance d’être rétribué, ses péchés passés lui 
seront pardonnés”(1).

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, rapporte 
également que le Messager d’Allah m a dit:

3  “Celui qui veille les nuits du mois de Ramadan pour 
prier avec foi et espérance d’être rétribué, ses 
péchés passés lui seront pardonnés”(2).

1	 Al-Boukhari (1901) et Moslim (760).

2	 Al-Boukhari (37) et Moslim (759).



396

Compréhension (fiqh)
1  Le Prophète m affirme que celui qui jeûne le mois de Ramadan en croyant qu’Allah – exalté 

soit- Il – le lui a imposé et en croyant aux promesses faites par Allah aux jeûneurs et à ce 
qu’Il leur a apprêté, en mettant en dépôt auprès d’Allah la rétribution et la récompense 
méritée pour ce jeûne, sans espérer de rétribution par quelqu’un d’autre que Lui, et en 
ne recherchant qu’à satisfaire Allah sans ostentation ou recherche d’avoir une bonne 
réputation, en accueillant le mois de Ramadan avec joie et en mettant à profit son temps 
pour obéir à Allah et se rapprocher de Lui, sa rétribution est qu’Allah lui pardonnera ses 
péchés passés.

Le jeûne consiste à avoir l’intention d’adorer Allah, en s’abstenant de manger, de boire et 
d’avoir des rapports intimes, depuis l’appel à la prière de l’aube jusqu’à l’appel de la prière 
du coucher du soleil, en raison des paroles d’Allah: Zmangez et buvez jusqu’à ce que 
se distingue, pour vous, le fil blanc de l’aube du fil noir de la nuit. Puis accomplissez 
le jeûne jusqu’à la nuit: [Sourate Al-Baqara: 187]. Par ailleurs, Allah dit dans un hadith 
qoudsi: “Il délaisse son plaisir charnel et sa nourriture pour Moi”(1).

2  Ensuite le Prophète m nous informe que celui qui veille la Nuit du Destin pour prier, 
invoquer et évoquer Allah, lire le Coran et accomplir d’autres adorations, tout en ayant 
la foi et en espérant être rétribué, ses péchés passés lui seront pardonnés. Il n’est pas 
exigé pour cela que le serviteur veille toute la nuit, la rétribution peut être obtenue en ne 
veillant qu’une partie de la nuit, même une courte partie, comme lorsqu’on se contente 
d’accomplir la prière d’At-Tahajjoud ou la prière d’At-Tarawih derrière un imam(2).

Cette nuit a été qualifiée de Nuit du Destin, car elle a une immense valeur auprès d’Allah. 
C’est durant cette nuit que le Coran est descendu vers la Demeure de la Puissance 
dans le ciel inférieur, conformément aux paroles d’Allah: ZNous l’avons certes, fait 
descendre (le Coran) pendant la Nuit du Destin: [Sourate Al-Qadr: 1]. C’est également 
durant cette nuit que sont copiées les destinées de l’année des serviteurs à partir de la 
Tablette Préservée et qu’elles sont assignées à leurs moments précis(3)58. De plus, Allah 
fit aux serviteurs la faveur de compter doublement les bonnes actions durant cette nuit, 
conformément aux paroles d’Allah: ZLa Nuit du Destin est meilleure que mille mois: 
[Sourate Al-Qadr: 3].

1	 Al-Boukhari (1894) et Moslim (1151).

2	 Voir Tarh at-Tathrib Fi Charh at-Taqrib d’Al-‘Iraqi (4/161).

3	 Voir Al-Moufhim Li-ma Achkal Mine Talkhis Kitab Moslim d’Abou Al-’Abbass Al-Qourtoubi (2/390).



397

Par ailleurs, la Nuit du Destin n’est pas précisément déterminée et est une des dix 
dernières nuits de Ramadan. Par conséquent, celui qui veille les dix dernières nuits de 
Ramadan aura incontestablement veillé la Nuit du Destin. La Mère des Croyants ‘A’icha – 
Qu’Allah a agréée – a dit: “Lorsque les dix dernières nuits commençaient, le Prophète m 
serrait son pagne, animait sa nuit et réveillait ses épouses”(1).

Elle est plus susceptible d’être une des nuits impaires des dix dernières nuits de Ramadan, 
conformément aux paroles du Prophète m qui dit: “Recherchez la Nuit du Destin parmi 
les nuits impaires des dix dernières nuits de Ramadan”(2).

3  Dans l’autre hadith, le Prophète m nous apprend que celui qui veille toutes les nuits en 
ayant la foi et en espérant être rétribué, ses péchés passés lui seront pardonnés. Il n’y 
a pas d’incohérence dans le fait que les péchés soient pardonnés lorsqu’on veille toutes 
les nuits de Ramadan ou lorsqu’on ne veille que la Nuit du Destin, car les deux expient les 
péchés, mais on trouve dans chaque œuvre ce qu’on ne trouve pas dans l’autre. Ainsi, 
veiller toutes les nuits de Ramadan est pénible et on veille donc incontestablement la Nuit 
du Destin. Les péchés sont donc pardonnés pour avoir veillé toutes les nuits de Ramadan 
et pour avoir veillé la Nuit du Destin. D’autre part, ne veiller que la Nuit du Destin n’est 
pas aussi pénible que veiller toutes les nuits de Ramadan, mais elle nécessite qu’on la 
recherche et qu’on la scrute. Or, on peut la trouver comme on peut la manquer. Par 
conséquent, il est meilleur de veiller toutes les nuits du mois en raison de l’immensité de 
la rétribution et de la certitude qu'on a veillé la Nuit du Destin.

1	 Al-Boukhari (2024) et Moslim (1174).

2	 Al-Boukhari (2017) et Moslim (1169).



398

Suivi
1 	(1) Une des manifestations de la sollicitude d’Allah à notre égard est qu’Il nous accorda 

des mérites et des spécificités à des temps et à des lieux qu’Il n’accorda pas à d’autres. 
Ainsi, il fit du jour de ‘Arafa le meilleur jour de l’année, du vendredi le meilleur jour de la 
semaine, de la Ka’ba la meilleure des contrées, de Ramadan le meilleur des mois et de 
la Nuit du Destin la meilleure de toutes les nuits. Allah associa à ces temps et à ces lieux 
un immense succès et une réussite éclatante qui motivent l’être humain à œuvrer et à 
profiter des occasions spirituelles.

2 	(1) Il est nécessaire d’œuvrer avec foi et espoir d’être rétribué, car les œuvres ne sont 
pas acceptées de celui qui n’est pas croyant et elles ne sont pas rétribuées lorsqu’elles 
sont accomplies par quelqu’un qui n’espère pas être rétribué ou qui les accomplit par 
ostentation ou par recherche de prestige, car le Prophète m a dit: “Certes, les actes 
[d’adoration] sont accomplis avec des intentions”(1)61 . Le musulman doit donc faire 
précéder toute œuvre d’une intention sincère et espérer être rétribué pour tout ce qu’il 
fait dans la finalité de satisfaire Allah.

3 	(1) La foi et l’espoir d’être rétribué constituent le fondement de toute œuvre, au point qu’ils 
ont été réunis par Talq Ibn Habib – qu’Allah lui fasse miséricorde – dans sa définition de 
la piété lorsqu’il dit: “Cela signifie œuvrer en obéissant à Allah tout en étant éclairé par 
la lumière d’Allah et en espérant la récompense d’Allah, et délaisser la désobéissance à 
Allah tout en étant éclairé par la lumière d’Allah et en redoutant le châtiment d’Allah”. Il 
est donc nécessaire que toute œuvre ait comme point de départ la foi et comme point 
d’arrivée la rétribution d’Allah et le désir de Le satisfaire(2)62.

4 	(2) Allah laissa la Nuit du Destin indéterminée afin que le serviteur s’efforce d’obéir à Allah 
à tout moment et qu’il ne L’adore pas durant une nuit déterminée et délaisse les autres 
nuits. C’est pour la même raison qu’il laissa indéterminée l’heure du vendredi au cours de 
laquelle les invocations sont exaucées: afin que Ses serviteurs l’invoquent tout au long de 
ce jour-là.

5 	(2) Les actes de transgression figurent parmi les causes majeures empêchant le serviteur 
de tirer profit des bonnes œuvres. En effet, le Prophète m sortit une nuit informer les 
gens que cette nuit-là était la Nuit du Destin et, trouvant deux hommes qui se disputaient 
dans la mosquée, il oublia d'informer les gens pour cette raison(3). Le musulman doit donc 
s’éloigner des actes de désobéissance afin qu’Allah illumine son cœur et lui facilite de 
tirer profit des occasions spirituelles et des bonnes œuvres.

1	 Al-Boukhari (1) et Moslim (1907).

2	 Voir Ar-Rissala At-Taboukiyya, Zad Al-Mouhajir Ila Rabbi d’Ibn Al-Qayyim (1/10) et Madarij As-Salikine d’Ibn al-Qayyim 
(1/459).

3	 Al-Boukhari (2023).



399

6 	(3) Tu disposes de deux choix pour obtenir le pardon d’Allah: l’un est pénible, mais n’est 
pas dépourvu du plaisir d’adorer Allah et de se rapprocher de Lui et il consiste à veiller 
toutes les nuits de Ramadan. L’autre est facile et se limite à veiller la Nuit du Destin après 
l’avoir recherchée. Le premier est certitude et l’autre est fondé sur la conjecture et la 
probabilité. Que veux-tu donc choisir: la conjecture ou la certitude?

7 	(3) Ibn Rajab – qu’Allah lui fasse miséricorde – a dit: “Les amoureux trouvent les nuits 
trop longues et, chaque année, ils comptent une à une les nuits qui restent avant les dix 
dernières nuits de Ramadan, puis dès qu’elles arrivent, ils obtiennent ce qu’ils recherchent 
et se mettent au service de leur Bien-aimé”(1)64.

1	 Voir Latâ`if Al-Ma’ârif d’Ibn Rajab (p.204

Un poète a dit:

Ô Ramadan, ta main est pleine de bonnes actions et l’univers navigue 
dans la lumière de ta beauté.

Ô cortège dont les drapeaux sont saints et pour lequel le monde 
s’embellit et se parfume.

Tu es venu empli de miséricorde, le ciel est illuminé et sur la Terre 
s’étend la lueur de l’aube dès que tu apparais.

Les âmes clament ta venue et le besoin qu’elles ont de toi les presse 
de sortir en pleurs.





401

Les Versets

Hadith
64 Préserver son 

jeûne 

 ZÔ les croyants! On vous a prescrit le jeûne 
comme on l’a prescrit à ceux d’ avant vous, 
ainsi atteindrez-vous la piété[ [Sourate Al-
Baqara: 183].

 ZAbstenez-vous de la souillure des idoles et 
abstenez-vous des paroles mensongères[ 
[Sourate Al- Hajj: 30].

 ZLes serviteurs du Tout Miséricordieux sont 
ceux qui marchent humblement sur terre, qui, 
lorsque les ignorants s’adressent à eux, disent: 
“Paix”[ [Sourate Al-Fourqane: 63].

 ZCeux qui ne donnent pas de faux 
témoignages; et qui, lorsqu’ils passent auprès 
d’une frivolité, s’en écartent noblement[ 
[Sourate Al-Fourqane: 72].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawssi 
Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant 
son prénom et celui de son père. C’est un Com-
pagnon du Messager d’Allah m qui embrassa 
l’Islam en l’an 7 de l’Hégire, l’année de la bataille 
de Khaybar. Constamment en compagnie du 
Prophète m et le suivant partout où il allait pour 
acquérir la science, il devint l’un des Compagnons 
du Messager d’Allah m ayant mémorisé le plus 
de hadiths et celui qui en a narré le plus. Selon 
Al-Boukhari, plus de huit cents Compagnons et 
Successeurs (Tabi’oune) ont rapporté de lui des 
hadiths. ‘Omar Ibn Al-Khattab, qu’Allah a agréé, le 
désigna un temps comme gouverneur du Bahreïn 
puis il retourna à Médine où il se préoccupa de 
narrer des hadiths et d’enseigner aux gens com-
ment pratiquer leur religion. Il est mort en l’an 58 
de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-As’hab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

La finalité du jeûne est d’être pieux et de pré-
server sa langue et ses membres de l’illicite. Or 
si cette finalité n’est pas atteinte et que l’être 
humain tombe dans des comportements illicites 
malgré son jeûne, alors celui-ci n’a aucune valeur 
pour Allah.

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, rapporte que le 
Messager d’Allah m a dit:

	 “Allah n’a aucun besoin que celui qui ne délaisse 
pas les faussetés et leur exploitation ainsi que les 
paroles inconsidérées se passe de nourriture et de 
boisson”(1).

1	 Al-Boukhari (6057).



402

Compréhension (fiqh)
	 Le Prophète m déclare que la finalité suprême du jeûne est d’être pieux et de préserver 

sa langue et ses membres [de toute indécence], conformément aux paroles d’Allah: ZÔ les 
croyants! On vous a prescrit le jeûne comme on l’a prescrit à ceux d’ avant vous, ainsi 
atteindrez-vous la piété[ [Sourate Al-Baqara: 183]. Ainsi, celui qui s’abstient de nourriture 
et de boisson alors que [sa langue et] ses membres ne s’abstiennent pas de proférer des 
faussetés et de les exploiter – c’est-à-dire toute parole fausse, ce qui englobe le mensonge, 
la calomnie, la médisance et autres nuisances de la langue – ni de dire des sottises et des 
paroles irréfléchies qui causent des disputes, des bagarres et des émeutes, ce qui a été 
défendu par les paroles du Prophète m: “Le jour où l’un de vous jeûne, qu’il ne prononce 
pas d’obscénité et qu’il ne se querelle pas, et si quelqu’un l’insulte ou l’attaque, qu’il dise: 
Je jeûne”(1), le jeûne de celui-là n’est ni accepté ni pris en compte.

	 En disant “Allah n’a aucun besoin”, le Prophète m signifie qu’Allah n’accorde pas 
d’importance, ne se souciera pas d'un tel jeûne, ni ne l'acceptera, comme lorsque 
quelqu’un dit: Je n’ai pas besoin d’Untel. Allah se passe certes de toutes les créatures 
et n’a aucunement besoin d’elles. Allah dit: ZÔ hommes, vous êtes les indigents ayant 
besoin d’Allah, et c’est Allah, Lui qui se dispense de tout et Il est Le Digne de louanges: 
[Sourate Fatir: 15].

	 Par ailleurs, Allah défendit de proférer des faussetés lorsqu’Il dit: ZAbstenez-vous de la 
souillure des idoles et abstenez-vous des paroles mensongères: [Sourate Al-Hajj: 30] et 
fit l’éloge de Ses serviteurs qui ne font pas de faux témoignages en disant: ZCeux qui ne 
donnent pas de faux témoignages; et qui, lorsqu’ils passent auprès d’une frivolité, s’en 
écartent noblement: [Sourate Al-Fourqane: 72]. Pour sa part, le Prophète m affirma que 
le faux témoignage fait partie des péchés capitaux les plus graves. Il demanda une fois à 
trois reprises: “Voulez-vous que je vous informe des péchés capitaux les plus graves?”. On 
lui répondit: “Oui, ô Messager d’Allah”. Il dit alors: “Associer une divinité à Allah, l’impiété 
filiale...”. Puis il se redressa, parce qu’il était adossé et dit: “…et proférer des faussetés”. Il 
ne cessa de répéter cela au point que nous nous dîmes: “Si seulement il arrêtait”(2).

	 L’obligation et la prescription du jeûne n’a pas pour but d’avoir faim ou soif, mais de 
provoquer un affaiblissement du désir, d'anéantir le feu de la colère et d'amener à 
soumettre la partie de l’âme qui appelle au mal à sa partie la plus sereine. Lorsque le 
jeûne ne procure rien de tout cela au jeûneur et qu’il ne récolte que faim et soif de son 
jeûne, il fait partie de ceux dont le Prophète m a dit: “Certains jeûneurs ne récoltent de 
leur jeûne que la faim, et certains de ceux qui veillent la nuit pour prier ne récoltent de 
leur prière que le fait d’avoir veillé(3)”69. Allah n’accorde pas d’importance à son jeûne et 
ne l’accepte pas, puisque celui-ci n’a pas récolté ce pour quoi le jeûne a été institué(4).

1	 Al-Boukhari (1904) et Moslim (1151) d’après Abou Hourayra, qu’Allah a agréé.

2	 Al-Boukhari (2654) et Moslim (87).

3	 An-Nassa’i dans As-Sunan Al-Koubra (3236) et Ibn Majah (1690).

4	 Voir Touhfat Al-Abrar Charh Massabih As-Sounna d’Al-Baydawi (1/497).



403

1 	 Allah garda pour Lui la connaissance de la rétribution méritée pour un jeûne. Il nous 
dit: “Toute œuvre du fils d’Adam lui appartient, excepté le jeûne qui M’appartient”(1), 
cela démontre l’immensité de cette rétribution et le rang élevé du jeûne. Le fait que la 
mauvaise parole qui provoque la colère d’Allah, anéantit cette rétribution et la rend vaine 
prouve qu’il est grave de proférer des faussetés et de les exploiter et que ceci fait partie 
des péchés capitaux qui mènent l’être humain à la perdition dans ce bas monde et dans 
l’au-delà. Le musulman doit donc prendre garde à cette désobéissance et éviter de son 
mieux de rendre vaines ses bonnes œuvres.

2 	 Allah veut que Ses serviteurs Le craignent, Lui obéissent et s’abstiennent d’approcher Ses 
interdits. Il ne veut pas leur rendre la vie difficile en les privant de nourriture, de boissons 
et de rapports intimes, mais veut plutôt qu’ils obéissent à Ses commandements et qu’ils 
s’abstiennent de Ses interdits afin que le jeûne soit le moyen par lequel ils s’habituent au 
délaissement de ce qui est illicite et à l’acquittement de ce qui est obligatoire.

3 	 Le jeûne a pour finalité de soumettre l’âme et de délaisser ce qui a été défendu et illicite, 
on ne parle pas ici de la nourriture et la boisson qui eux sont licites(2).

4 	 Sache qu’on ne se rapproche pas d’Allah en délaissant les plaisirs licites en dehors du 
moment où on jeûne, mais on se rapproche de Lui en délaissant ce qu’Il a déclaré comme 
étant illicite en toute situation, comme le mensonge, l’injustice et le fait de s’en prendre à 
la vie, aux biens et à l’honneur des gens(3)73.

5 	 Allah rendit illicites les faussetés tout comme Il rendit illicite d’exploiter à son profit ces 
faussetés. Ceci inclut la médisance, la calomnie, le fait de semer la zizanie entre les gens, 
ordonner ce qui est blâmable, interdire ce qui est convenable ainsi que d’autres paroles 
répréhensibles.

1	 Al-Boukhari (1904) et Moslim (1151).

2	 Voir Al-Mafatih Fi Charh Al-Massabih d’Al-Moud’hiri (3/24)

3	 Voir Lata’if Al-Ma’arif d’Ibn Rajab (p.155).

Un poète a dit:

Ô toi qui t’abstiens de nourriture, si seulement tu 
t’abstenais d’être injuste.

Le jeûne est-il profitable à celui qui est injuste et dont les 
entrailles sont pleines de péchés.

Un autre poète a dit:

Préserve ton jeûne en t’abstenant de dire des obscénités 
et en rabattant tes paupières sur tes yeux. Ne marche 
pas parmi les gens en leur présentant deux visages, car la 
pire des créatures est celui qui a deux visages.





405

Les Versets

Hadith
65 L’importance du 

Hajj 

 ZEt accomplissez pour Allah le pèlerinage et la 
Omra[[Sourate Al-Baqara: 196].

 ZLe pèlerinage a lieu dans des mois connus. 
Si l’on se décide de l’ accomplir, alors point 
de rapport sexuel, point de perversité, point 
de dispute pendant le pèlerinage. Et le bien 
que vous faites, Allah le sait. Et prenez 
vos provisions; mais vraiment la meilleure 
provision est la piété. Et redoutez-Moi, ô doués 
d’intelligence![ [Sourate Al-Baqara: 197].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawssi 
Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant 
son prénom et celui de son père. C’est un 
Compagnon du Messager d’Allah m qui embrassa 
l’Islam en l’an 7 de l’Hégire, l’année de la bataille 
de Khaybar. Constamment en compagnie du 
Prophète m et le suivant partout où il allait pour 
acquérir la science, il devint l’un des Compagnons 
du Messager d’Allah ayant mémorisé le plus 
de hadiths et celui qui en a narré le plus. Selon 
Al-Boukhari, plus de huit cents Compagnons et 
Successeurs (Tabi’oune) ont rapporté de lui des 
hadiths. ‘Omar Ibn Al-Khattab, qu’Allah a agréé, le 
désigna un temps comme gouverneur du Bahreïn 
puis il retourna à Médine où il se préoccupa 
de narrer des hadiths et d’enseigner aux gens 
comment pratiquer leur religion. Il est mort en l’an 
58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-As’hab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le pèlerinage accompli avec piété expie les 
péchés. Ainsi, celui qui accomplit le pèlerinage 
sans rien commettre de ce qui l’invalide, comme le 
coït, les actes de désobéissance et autre, retourne 
auprès de sa famille sans péché tel qu’il était le 
jour où sa mère l’a mis au monde.

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, rapporte que le 
Prophète m a dit:

	 “Celui qui accomplit le pèlerinage (Hajj) à cette 
Maison sans commettre d’actes impudiques ni de 
perversité redeviendra tel qu’il était lorsque sa 
mère l’a enfanté”(1).

1	 Al-Boukhari (1820) et Moslim (1350).



Compréhension (fiqh)

406

Compréhension (fiqh)
	 Le Prophète m nous oriente vers une possibilité éminente d’expier ses péchés et qui est le 

pèlerinage accompli avec piété. Le Prophète m nous informe donc que celui qui accomplit 
un pèlerinage valide et accepté, ses péchés sont effacés et il revient de son pèlerinage 
purifié comme il l’était le jour où sa mère l’a mis au monde. Le pèlerinage accompli avec 
piété est celui au cours duquel on ne commet aucun des interdits du pèlerinage, comme 
les actes impudiques qui sont le coït et ses préliminaires ou la perversité qui désigne le fait 
de ne pas obéir à Allah et de commettre des actes de désobéissance. Ce hadith concerne 
aussi bien le pèlerinage (Hajj) que la Omra, la preuve étant la narration de Moslim où il 
est dit: “Celui qui se rend à cette Maison”. En outre, le Prophète m dit également: “Faire 
suivre une Omra par une Omra expie les péchés commis entre leur accomplissement, et 
le Hajj accompli avec piété n’a pas d’autre rétribution que le Paradis”, hadith rapporté 
par Al-Boukhari et Moslim(1).

	 L’expiation concerne de manière générale tout ce qui a trait aux droits d’Allah. Quant 
aux droits des gens, ce qui y a trait n’est effacé que lorsque l’on obtient le pardon des 
concernés ou si on restitue à chacun ce qui lui revient de droit(2).

1	 Al-Boukhari (1773) et Moslim (1349) d’après Abou Hourayra, qu’Allah a agréé.

2	 Voir Al-Kawakib Ad-Darari d’Al-Karmani (9/31).



407

Suivi

Un poète a dit:

C’est vers Toi, mon Dieu, que je viens en proclamant que je réponds à Ton appel, 
bénis donc mon pèlerinage et mon invocation.

Je me suis adressé à Toi pour te soumettre mes besoins et je suis venu à Toi en 
pleurant, il est exclu que tu laisses quelqu’un qui pleure rentrer bredouille.

Il me suffit comme fierté de T’adorer et quelle serait ma joie si je savais que je suis 
un serviteur rapproché.

Mon Dieu, Tu es Allah à qui rien ne ressemble, emplis donc mon cœur de sagesse 
et de connaissance. Je suis venu sans provisions et Ta générosité me nourrira, celui 
qui espère Ta générosité n’est jamais déçu.

C’est vers Toi, mon Dieu, que je suis venu avec l’espoir que mon cœur soit délivré de 
mes péchés et proclamant que je réponds à Ton appel.

1 	 Le Prophète m eut recours à la comparaison lorsqu’il dit: “[il] redeviendra tel qu’il était 
lorsque sa mère l’a enfanté” afin de souligner ce que signifient ici le pardon et l’expiation 
des péchés. Il convient donc que le prédicateur et l’éducateur aient recours à de tels 
moyens d’expression et a des paraboles afin de rendre accessibles les concepts qu’il 
énonce et les souligner.

2 	 Le Prophète m nous oriente vers une possibilité éminente d’expiation de nos péchés qui 
est le pèlerinage accompli avec piété. Et qui d’entre nous n’a pas besoin que ses péchés 
soient pardonnés et ses fautes expiées?

3 	 Ce hadith insiste sur les bonnes vertus et sur le fait qu’elles sont une des causes 
d’acceptation ou de refus d’une œuvre.

4 	 Prends garde à faire subir des injustices aux gens et à violer leurs droits, car les péchés 
qui découlent de cela ne sont pardonnés que si on répare les injustices commises et qu'on 
obtient le pardon des personnes concernées. Quant à ce que tu as commis à l’égard 
d’Allah – excepté l’associationnisme, il dépend de ce qu’Allah décide: Il pardonne s’Il le 
veut et châtie s’Il le veut.

5 	 Faire à l'être humain un rappel de l’au-delà fait partie des finalités du pèlerinage. En effet, 
celui-ci quitte sa parure et son rang afin de ne porter qu’un Izar et un Rida [blanc] qui 
rappellent le linceul, se retire de ce bas monde et de ses plaisirs et stationne à ‘Arafa 
au sein d’une foule de pèlerins, comme le feront les gens qui se rassembleront [le jour 
du jugement] sur la Terre de l’Exode, tous égaux sans différence entre adulte et enfant, 
ministre et garde. Lorsque le pèlerin comprend cela, il repart chez lui en donnant moins 
d’importance à ce bas monde et mieux préparé pour l’au-delà.





409

Les Versets

Hadith
66 Le jugement 

relatif au Hajj 

 ZEt accomplissez pour Allah le pèlerinage et la 
Omra[[Sourate Al-Baqara: 196].

 ZEt c’est un devoir envers Allah pour les gens qui 
ont les moyens, d’ aller faire le pèlerinage de la 
Maison. Et quiconque ne croit pas… Allah Se passe 
largement des mondes[ [Sourate Al ’Im ân: 97].

 ZÔ les croyants! Ne posez pas de questions sur 
des choses qui, si elles vous étaient divulguées, 
vous mécontenteraient. Et si vous posez des 
questions à leur sujet, pendant que le Coran est 
révélé, elles vous seront divulguées. Allah vous 
a pardonné cela. Et Allah est Pardonneur et 
Indulgent. Un peuple avant vous avait posé des 
questions (pareilles) puis, devinrent de leur fait 
mécréants: [Sourate Al-Ma’ da: 101-102].

 Zet Il ne vous a imposé aucune gêne dans la reli-
gion: [Sourate Al-H jj: 78].

 ZPrenez ce que le Messager vous do ne; et ce qu’il 
vous interdit, abstenez-vous-en: [Sourate Al- Ha 
hr: 7].

 ZCraignez Allah, donc autant que vous pouvez: 
[Sourate At-Taghabo ne: 16].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawssi 
Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant son 
prénom et celui de son père. C’est un Compagnon 
du Messager d’Allah m qui embrassa l’Islam en 
l’an 7 de l’Hégire, l’année de la bataille de Khaybar. 
Constamment en compagnie du Prophète m et le 
suivant partout où il allait pour acquérir la science, 
il devint l’un des Compagnons du Messager d’Allah 
m ayant mémorisé le plus de hadiths et celui qui 
en a narré le plus. Selon Al-Boukhari, plus de huit 
cents Compagnons et Successeurs (Tabi’oune) 
ont rapporté de lui des hadiths. ‘Omar Ibn Al-
Khattab, qu’Allah a agréé, le désigna un temps 
comme gouverneur du Bahreïn puis il retourna à 
Médine où il se préoccupa de narrer des hadiths 
et d’enseigner aux gens comment pratiquer leur 
religion. Il est mort en l’an 58 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa As-Sahaba d’Abou 
Nou’ aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-Ashab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m informe ses Compagnons que le 
pèlerinage est obligatoire pour eux. L’un d’eux lui 
demanda: “Le pèlerinage est-il obligatoire chaque 
année?”. Il se tut et ne répondit pas, mais l’homme 
répéta sa question. Le Prophète m recommanda 
donc à ses Compagnons de se contenter de 
ce qu’il dit et de ne pas se pénaliser en posant 
plus des questions, car c’est ce qui provoqua 
l’anéantissement des communautés précédentes.

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, a dit:

1 	 Le Messager d’Allah m nous fit un sermon 
dans lequel il dit: “Ô gens, Allah vous a imposé 
d’accomplir le pèlerinage, alors accomplissez-le”.

2 	 Un homme demanda: “Chaque année, ô Messager 
d’Allah?”. Le Messager d’Allah m se tut jusqu’à ce 
que la personne répète à trois reprises sa question,

3 	 puis il dit: “Si j’avais dit oui, cela aurait été pour vous 
une obligation et vous n’auriez pas pu l’accomplir”.

4 	 Ensuite, il dit: “Ne me posez pas de question si je 
ne vous dis rien,

5 	 car ceux qui vous ont précédés n’ont été perdus 
qu’à cause de leurs nombreuses questions et leurs 
allées et venues auprès de leurs prophètes.

6 	 Ainsi, lorsque je vous ordonne quelque chose, 
faites-en ce que vous pouvez et lorsque je vous 
défends quelque chose, délaissez-la”(1)78.

1	 Moslim (1337).



410

Compréhension (fiqh)
1 	 Le Prophète m fit un jour un sermon à ses Compagnons et les informa qu’Allah leur 

a ordonné d’accomplir le pèlerinage à Sa Maison Sacrée, conformément aux paroles 
d’Alah: ZEt c’est un devoir envers Allah pour les gens qui ont les moyens, d’aller faire 
le pèlerinage de la Maison. Et quiconque ne croit pas... Allah Se passe largement des 
mondes: [Sourate Al-'Imrane: 97]. Ils doivent donc répondre à Son ordre et s’acquitter 
de cette obligation.

Le pèlerinage consiste à se rendre à la Maison Sacrée d’Allah, à une période de l’année 
déterminée afin d’accomplir des rites précis dans l’intention de se rapprocher d’Allah(1).

2 	 L’un des Compagnons présents – qu’Allah a agréés – et qui est Al-Aqra’ Ibn Habisse 
lui demanda si le pèlerinage était obligatoire chaque année, car il ne comprit pas ce 
qu’implique cet ordre d’accomplir le pèleringe: est-ce un ordre pour un seul pèlerinage ou 
pour un nombre de fois répétées? Le Prophète m ne répondit pas à cet homme à deux 
reprises afin de montrer sa réprobation pour ce type de questions. Le Prophète m a, en 
effet, été envoyé afin d’expliquer la Législation et la compléter et on ne peut donc pas 
imaginer qu’il puisse taire ce dont la communauté a besoin. En effet, si le pèlerinage avait 
été obligatoire chaque année, il l’aurait dit. Par conséquent, ce Compagnon a en quelque 
sorte devancé Allah et Son Messager m et ce comportement a été défendu par Allah qui 
dit: ZÔ vous qui avez ru! Ne devancez pas Allah et Son Messager. Et craignez Allah. 
Allah est Audient et Omniscient: [Sourate Al-Houjoura te: 1].

3 	 Puis comme le silence du Prophète m ne dissuada pas l’homme de continuer à poser 
sa question, le Prophète m l’informa qu’il ne s’abstint de répondre que par pitié et 
compassion pour les croyants. En effet, si le Prophète m avait répondu par l’affirmative, 
les musulmans seraient tenus d’accomplir le pèlerinage chaque année, ce qui aurait causé 
une gêne impraticable.

4 	 Ensuite le Prophète m informa ses Compagnons qu’il n’est pas permis d’être insistant en 
posant des questions et de ne pas chercher à en savoir plus au sujet d’un commandement 
qui est restreint ou de portée générale. Ainsi, lorsqu’il vous est ordonné quelque chose, 
exécutez littéralement cet ordre: s’il vous est ordonné de faire une aumône ou d’accomplir 
le pèlerinage ou autre, il vous suffit d’exécuter ce que les termes de cet ordre signifient. 
Une aumône de moindre valeur suffit et le pèlerinage à une seule reprise suffit, car c’est 
ce qu’on comprend explicitement de l’ordre donné et on ne tient pas compte de ses 
éventuelles significations implicites qui pourraient amener à œuvrer plus que cela(2).

1	 Voir Al-Mouyassar Fi Charh Massabih As-Sounna d’At-Tawrabachti (2/586) et Touhfat Al-Abrar Charh Massabih 
As-Sounna d’Al-Baydawi (2/120).

2	 Voir Al-Moufhim Li-ma Achkal Mine Talkhis Kitab Moslim d’Abou Al-’Abbass Al-Qourtoubi (3/447) et Touhfat Al-Abrar 
Charh Massabih As-Sounna d’Al-Baydawi (1/130).



411

On déduit de cela que tout est licite par défaut et qu’un jugement ne peut être émis à 
propos d’une chose que s’il est appuyé par un texte religieux. Ce que la religion passe 
sous silence reste donc licite par défaut(1).

5 	 Le Prophète m justifia cela en affirmant que ce qui a causé la perdition des communautés 
précédentes fut les nombreuses questions posées à leurs prophètes sur des choses qui 
ne leur avaient pas été explicitées. Cette attitude est d’abord la preuve qu’ils n’avaient 
pas réellement foi aux prophètes, car il est ordonné aux prophètes – qu’Allah les couvre 
d’éloges et les protège – d’orienter les gens vers ce qui leur est profitable dans la vie ici-
bas et dans l’au-delà et il ne leur est pas permis de se taire lorsqu’il est nécessaire qu’ils 
parlent. Il est donc du devoir des gens de ne pas les harceler de questions, mais plutôt de 
les écouter attentivement et tirer profit de ce dont ils n’ont pas parlé.

Par ailleurs, la deuxième conséquence de cette attitude des communautés précédentes 
est qu’Allah leur imposa des contraintes supplémentaires pour avoir été exigeantes en 
posant ces questions insistantes. Les charges religieuses devinrent ainsi très difficiles 
pour eux et ils finirent par les négliger, raison pour laquelle Allah a fini par les anéantir.

C’est pourquoi Allah défendit de poser de telles questions et mit en garde contre 
conséquences lorsqu’Il it: ZÔ les croya ts! Ne posez pas de questions sur des choses qui, 
si elles vous étaient divulguées, vous mécontenteraient. Et si vous posez des questions 
à leur sujet, pendant que le Coran est révélé, elles vous seront divulguées. Allah vous a 
pardonné cela. Et Allah est Pardonneur et Indulgent. Un peuple avant vous avait posé 
des questions (pareilles) puis, devinrent de leur fait mécréants: [Sourate Al-Ma`ida: 
101-102].

L’un des récits illustrant cela est celui rapportant que certains israélites demandèrent 
à leur prophète qu’il leur ordonne de combattre pour la cause d’Allah et lorsque cela 
leur fut ordonné, ils firent volte-face et fuirent. C’est à leur sujet que furent révélées 
ces paroles d’Allah: ZN’as-tu pas su l’histoire des notables, parmi les enfants d’Israël, 
lorsque après Moïse ils dirent à un prophète à eux: “Désigne-nous un roi, pour que 
nous combattions dans le sentier d’Allah”. Il dit: “Et si vous ne combattez pas, quand 
le combat vous sera prescrit?”. Ils dirent: “Et qu’aurions-nous à ne pas combattre 
dans le sentier d’Allah, alors qu’on nous a expulsés de nos maisons et qu’on a capturé 
nos enfants?”. Et quand le combat leur fut prescrit, ils tournèrent le dos, sauf un petit 
nombre d’entre eux. Et Allah connaît bien les injustes: [Sourate Al-Baqara: 246].

1	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawi (9/101) et le commentaire de Al-Arba’oune An-Nawawiyya 
d’Ibn Daqiq Al-’Id (p.57).



412

Compréhension (fiqh)
Un autre récit illustrant cela est celui de Moussa m (Moïse) lorsqu’il ordonna à son peuple 
d’immoler une vache. Ils insistèrent pour obtenir ses caractéristiques précises et Allah 
exigea alors d’eux des caractéristiques contraignantes. Or s’ils avaient immolé toute de 
suite n’importe quelle vache, cela aurait suffi.

Voici une autre raison pour laquelle le Prophète m défendit à ses Compagnons de poser 
des questions. Anas Ibn Malik, qu’Allah a agréé, a dit: “Il nous a été défendu de questionner 
le Messager d’Allah m sur tout et sur rien. Ainsi lorsqu’un Bédouin doué de raison venu 
du désert venait et lui posait une question, cela nous plaisait et nous écoutions”(1). Il était 
en effet permis aux Bédouins de poser des questions, car ils ignoraient et n’étaient pas 
au fait des derniers préceptes de la religion, contrairement aux Compagnons qui étaient 
constamment à proximité du Prophète m.

Le Prophète m a dit: “Le musulman qui cause le plus de torts aux autres musulmans est 
celui qui questionne au sujet de quelque chose qui n’a pas été déclaré illicite pour les 
musulmans et qui le devient suite à sa question”(2)84.

6 	 Le Prophète m orienta ensuite le musulman sur ce qu’il devrait faire: lorsqu’un 
commandement lui parvient, il doit l’exécuter du mieux qu’il peut. Il lui est ordonné 
d’accomplir la prière en se conformant aux positions, aux piliers, à ses obligations et à 
ses Sounane connues, et s’il est incapable de s’y conformer comme il se doit il doit alors 
s’y conformer du mieux qu’il peut. Ainsi, s’il est incapable de prier debout, qu’il prie assis, 
ou allongé sur le côté et s’il est incapable de laver tous ses membres, qu’il lave ceux qu’il 
peut laver et ainsi de suite. Ceci, afin de mettre en pratique les paroles d’Allah: ZCraignez 
Allah, donc autant que vous pouvez: [Sourate At-Taghaboune: 16].

Et lorsqu’un interdit lui parvient, il s’en prive totalement, car l’individu n’est pas considéré 
comme s’abstenant d’une chose s’il en consomme une partie. Il est par exemple interdit de 
consommer des boissons enivrantes, or si un individu s’abtient de consommer certaines 
variétés et en consomme d’autres, il ne sera pas considéré comme s’abstenant jusqu’à 
ce qu’il se prive de toutes les variétés existantes. C’est pour cela qu’Allah dit: ZPrenez 
ce que le Messager vous donne; et ce qu’il vous interdit, abstenez-vous-en: [Sourate 
Al-Hachr: 7].

1	 Moslim (12).

2	 Al-Boukhari (7289) et Moslim (2358).



413413



414

Suivi
1 	 (1) Le Prophète m eut recours à la formulation la plus simple afin d’exposer les jugements 

religieux, puisqu’il se contenta de dire: “Allah vous a imposé d’accomplir le pèlerinage”. 
Le juriste et le mufti doivent donc s’efforcer d’exposer les jugements religieux de la 
manière la plus claire possible afin que leurs paroles ne soient ni ambiguës ni obscures.

2 	 (1) Ce hadith démontre que le pèlerinage est une des obligations qu’Allah a prescrites à Ses 
serviteurs et que le musulman qui en a la capacité doit prendre l’initiative de l’accomplir 
avant qu’une préoccupation ne l’en détourne ou qu’une difficulté ne l’en empêche.

3 	 (2) Il est permis au savant, au prédicateur et au juriste, en signe de réprobation pour 
l’auteur de la question, de s’abstenir de répondre à sa question.

4 	 (2) Si l’auteur d’une question ne comprend pas que le silence du juriste ou du mufti est 
de la réprobation, il convient alors que le savant lui explique le jugement religieux en 
question et lui défende de poser ce genre de questions.

5 	 (3) Le serviteur doit méditer les situations au cours desquelles le Prophète m a manifesté 
de la compassion et de la miséricorde à l’égard de sa communauté et comment il se 
préoccupait d’elle et s’abstenait de répondre par crainte que les charges religieuses ne 
deviennent plus difficiles pour elle. Pour cette même raison, il ne sortait pas accomplir 
la prière de la nuit [à la mosquée] afin qu’elle ne devienne pas obligatoire pour les gens 
et défendait aux Compagnons de questionner sur ce que les textes religieux ont passé 
sous silence. Lorsque le serviteur médite cela, il aime le Prophète m et son amour pour 
lui augmente dans son cœur.

6 	 (4) L’être humain ne doit pas prendre la responsabilité de parler de ce qui a été passé sous 
silence par la religion et tenter de lui attribuer un jugement religieux. En effet, ce sur quoi 
on ne dispose d’aucun texte et qui n’est analogue à rien de connu est par défaut licite.

7 	 (4) La défense de poser des questions valait pour l’époque du Prophète m afin d’éviter 
que quelque chose soit déclaré illicite suite à la question et que cela leur cause une 
difficulté. Quant à aujourd’hui, il n’est pas permis à l’être humain d’agir sans avoir demandé 
si son action est licite ou illicite. Il doit plutôt acquérir la science afin de savoir ce qui est 
licite pour s’y engager et ce qui est illicite pour s’en abstenir(1).

1	 Voir le commentaire de Al-Arba’oune An-Nawawiyya d’Ibn ‘Othaymine (p.315).



415

8 	 (4) Les questions qu’il est défendu de poser de nos jours sont celles qui n’aboutissent à 
rien ou bien qui conduisent à un mal et à un préjudice, comme parler sans science des 
Noms et des attributs d’Allah et interroger au sujet du comment de Ses attributs et de 
Ses actions(1).

9 	 (5) Il convient que le prédicateur justifie l’ordre ou la défense de faire quelque chose 
et d’expliciter la sagesse qui s’en dégage si cela est connu, car cela rend les gens plus 
susceptibles de se conformer à l’ordre ou à ce qui est défendu et plus enclins à accepter 
ce à quoi on les appelle.

10 	 (6) Ce hadith démontre que les serviteurs doivent s’acquitter du mieux qu’ils peuvent de 
ce qui leur a été ordonné. Ainsi, un pauvre n’est pas tenu de faire l’aumône, le malade 
et le voyageur sont autorisés à ne pas jeûner quitte à rattraper plus tard le jour de jeûne 
non jeûné et celui qui n’en a pas la capacité n’est pas tenu d’accomplir le pèlerinage; 
au contraire, ce qui est exigé du musulman c’est d’exécuter ce qu’il peut de chaque 
commandement.

11 	 (6) Il est plus prioritaire de délaisser les actes de désobéissance que de s’acquitter des 
obligations. Ne vois-tu pas en effet que s’acquitter des obligations a pour condition d’en 
avoir la capacité alors que ce qui est défendu, le serviteur doit s’en abstenir et s’éloigner 
à tout moment et quelle que soit la situation de ce qui est susceptible d’y conduire.

12 	 (6) Un musulman ne s’abstient d’un acte de désobéissance que s’il s’abstient de 
tout ce qui est inclus dans cet acte de désobéissance. Ainsi, interdire de commettre 
l’associationnisme implique l’interdiction de commettre tout ce qui y conduit et qui n’est 
pas considéré comme de l’associationnisme, à l’image du fait de jurer par autre qu’Allah, 
même si on ne vénère pas celui au nom duquel on jure, ainsi que le fait de dire “Ce que 
veut Allah et veut Untel” et d’autres prétextes et causes menant à l’associationnisme.

1	 Voir le commentaire de Al-Arba’oune An-Nawawiyya d’Ibn ‘Othaymine (p.315).





417

Les Versets

Hadith
67

Tout ce qui 
concerne les 
jugements relatifs 
au Hajj 

 ZEt invoquez Allah pendant un nombre de jours 
déterminés. Ensuite, il n’ y a pas de péché, 
pour qui se comporte en piété, à partir au 
bout de deux jours, à s'attarder non plus. Et 
craignez Allah. Et sachez que c’est vers Lui que 
vous serez rassemblés[ [Sourate Al-Baqara: 
203].

 ZQuiconque obéit au Messager obéit 
certainement à Allah. Et quiconque tourne 
le dos... Nous ne t’ avons pas envoyé à eux 
comme gardien[ [Sourate An-Nissa: 80].

 ZEt vers toi, Nous avons fait descendre le 
Coran, pour que tu exposes clairement 
aux gens ce qu’ on a fait descendre pour 
eux[[Sourate An-Nahl: 44].

 ZPrenez ce que le Messager vous donne; et ce 
qu’il vous interdit, abstenez-vous-en[ [Sourate 
Al- Hachr: 7].

Il s’agit d’Abou ‘Abd Allah, Jabir Ibn ‘Abd Allah 
Ibn ‘Amr Ibn Haram Al-Ansari As-Salami. Enfant, il 
participa au deuxième serment d’allégeance d'Al-
'Aqaba en compagnie de son père qui était un des 
chefs ayant participé à la bataille de Badr. Il fut le 
dernier Compagnon ayant participé au deuxième 
serment d’allégeance d'Al-'Aqaba à mourir et on 
dit qu’il participa aux batailles de Badr et d’Ou-
houd ainsi qu’à la bataille de Siffine dans le camp 
de ‘Ali Ibn Abi Talib. Il était le mufti de Médine à 
son époque et il est mort en 78 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-
As’hab d’Ibn ‘Abd Al-Barr (1/219), Ousd Al-Ghaba d’Ibn 
Al-Athir (1/307) et Siyar A’lam An-Noubala d’Adh-Dhahabi 
(3/190).

Le Prophète m lapida la stèle dite Al-'Aqaba le 
Jour de l’Abattage depuis le dos de sa chamelle 
et ordonna à ses Compagnons de prendre de lui 
les rites du pèlerinage puisqu’il est probable qu’il 
n’accomplirait plus d’autre pèlerinage par la suite 
et ce fut effectivement le cas.

Le Narrateur

Résumé

Jabir, qu’Allah à agréé, a dit:

1  J’ai vu le Prophète m lapider [la stèle] depuis le dos 
de sa monture le Jour de l’ Abattage 

2  et dire: “Prenez de moi vos rites,

3  car je ne sais pas si j’aurai l’occasion d'accomplir un 
pèlerinage après celui-là”(1).

1	 Moslim (1297).



418

Compréhension (fiqh)
Dans ce hadith est exposée une des plus éminentes règles de l’Islam qui est que les actes 
du Prophète m ont valeur d’ argument et qu’il est aussi obligatoire de les suivre et de s’ y 
conformer que ses paroles.

1  Jabir nous informe qu’il vit le Prophète lapider la stèle dite Al-’Aqaba le jour de l’ Aïd Al-Adha 
depuis le dos de sa chamelle afin que ses Compagnons voient comment effectuer les rites 
du pèlerinage, et qu’il leur montre comment lapider les stèles, ce qu'il faut dire pendant 
qu’on les lapide et afin de leur montrer qu’il est permis de lapider les stèles en étant à pied 
ou sur le dos d’une monture(1).

2  Le Prophète m ordonna ensuite que nous prenions de lui les rituels et les actes du pèlerinage. 
On doit ainsi prendre exemple sur lui dans tout ce qu’il fait, ce qu’il délaisse, ce qu’il avance 
et ce qu’il reporte.

Suivre les actes du Prophète m qui explicitent les détails d’une chose globale fait partie 
des obligations et des devoirs de la religion – comme la prière, l’aumône, le pèlerinage et 
autre – comme le démontrent ses paroles: “Priez comme vous m’avez vu le faire”(2). Il est fait 
exception des actes pour lesquels il existe une preuve qu’ils ne sont pas à suivre(3).

Par ailleurs, le Prophète m dit cela le Jour de l’Abattage après avoir terminé les principaux 
devoirs, obligations et piliers du pèlerinage, comme s’il voulait signifier: Ces paroles que 
j’ai dites, ces actes que j’ai effectués et ces positions que j’ai prises lors de mon pèlerinage 
sont ce qui est à dire et à faire pendant le pèlerinage. Et vos rites, prenez-les donc de moi, 
acceptez-les, mémorisez-le, mettez-les en pratique et enseignez-les aux gens(4).

3  Le Prophète m justifia cet ordre de le prendre pour exemple par le fait qu’il était très probable 
– voire certain – qu’il n’accomplirait plus de pèlerinage après cette année-là. En effet, des 
prémonitions concernant l’approche de sa mort lui sont venues, parmi lesquelles les paroles 
d’Allah: ZAujourd’hui, J’ai parachevé pour vous votre religion, et accompli sur vous Mon 
bienfait. Et J’agrée l’Islam comme religion pour vous: [Sourate Al-Ma’ida:3] et ce qui a 
été rapporté par Fatima – qu’Allah a agréée – selon laquelle le Prophète m lui a murmuré 
durant sa maladie avant de mourir: “Jibril me faisait réviser le Coran une fois chaque année 
et il me l’a fait réviser deux fois cette année. Or je ne considère cela que comme l’approche 
de mon terme”(5)7. Il se peut donc que le Prophète m ait dit cela sur la base de ces indices 
et il est même probable qu’Allah – exalté soit-Il – l’en ait informé.

Ce pèlerinage accompli par le Prophète m est le seul pèlerinage après l’Hégire qu’il ait 
accompli. Il est qualifié de Pèlerinage d’Adieu, car le Prophète m fit ses adieux à ses 
Compagnons lorsqu’il dit: “Je ne sais pas si j’aurai l’occasion d’accomplir un autre pèlerinage 
après celui-là”.

1	 Voir Al-Moufhim Li-ma Achkal Mine Talkhisse Kitab Moslim d’Abou Al-’Abbass Al-Qourtoubi (3/400) et Al-Mafatih Fi 
Charh Al-Massabih d’Al-Moud’hiri (3/312).

2	 Al-Boukhari (6008).
3	 Voir le commentaire du Sahih d’Al-Boukhari d’Ibn Battal (10/345) et Al-Moufhim Lima Achkal Min Talkhisse Kitab 

Moslim d’Abou Al-’Abbass Al-Qourtoubi (3/399).
4	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawi (9/45).
5	 Al-Boukhari (3624) et Moslim (2450).



419

1 	 (1) Le prédicateur, l’enseignant et l’éducateur doivent accomplir ostensiblement certaines 
adorations au vu et au su des gens afin qu’ils les imitent et sachent comment les accomplir.

2 	 (1) Le savant et le prédicateur doivent être en tête des évènements et des délégations 
afin qu’il soit possible aux gens de solliciter leurs avis religieux et prendre d’eux les 
jugements.

3 	 (1) Expliquer une chose en l’accomplissant concrètement et ordonner de reproduire ce 
qui a été accompli peut dispenser d’être expliqué avec des paroles.

4 	 (2) Le prédicateur doit se préoccuper de ce qui a trait à la réalité contemporaine et 
remettre à plus tard les explications de ce dont les gens n’ont pas immédiatement besoin. 
Ainsi, le Prophète m n’a pas détaillé ni mentionné aux gens les jugements relatifs au 
pèlerinage avant de partir accomplir celui- ci avec eux.

5 	 (2) Le musulman doit toujours s’efforcer d’imiter le Prophète m dans ses paroles et ses 
actes, car la meilleure guidée est la sienne.

6 	 (3) Le prédicateur et l’enseignant doivent motiver leurs élèves et leur auditoire à prendre 
l’initiative d’apprendre de lui avant qu’ils ne soient détournés par d’autres préoccupations 
ou qu’Allah décide de quelque chose d’autre.

7 	 (3) Il est permis à l’être humain de prédire un évènement qui est susceptible d’arriver 
dans le futur, s’il se base sur des indices et des faits qui le permettent, sans toutefois être 
affirmatif ni croire qu’il connaît l’Inconnaissable. On doit plutôt considérer cela comme 
une forme de lucidité et de décryptage des événements, et l’affaire dans son ensemble 
revient à Allah.

Un poète a dit:

Ô vous qui partez vers Mina avec mon esprit, vous avez fait 
battre mon cœur le jour de votre départ. Vous êtes partis et 
votre guide est parti avec vous, que ma solitude est grande! 
La nostalgie et la voix du chamelier m’ont inquiété.





421

Les Versets

Hadith
68 Les bienfaits 

essntiels 

 ZCeux qui ont cru et n’ont point troublé la 
pureté de leur foi par quelque iniquité, ceux-là 
ont la sécurité; et ce sont eux les biens guidés[ 
[Sourate Al-An’ ame: 82].

 ZEt Allah propose en parabole une ville: 
elle était en sécurité, tranquille; sa part de 
nourriture lui venait de partout en abondance. 
Puis elle se montra ingrate aux bienfaits 
d’Allah . Allah lui fit alors goûter la violence de 
la faim et de la peur [en punition] de ce qu’ils 
faisaient [[Sourate An-Nahl: 112].

 ZAllah a promis à ceux d’entre vous qui ont cru 
et fait les bonnes œuvres qu'Il leur donnerait 
la succession sur terre comme Il l’a donnée à 
ceux qui les ont précédés. Il donnerait force et 
suprématie à leur religion qu’Il a agréée pour 
eux. Il leur changerait leur ancienne peur en 
sécurité[ [Sourate An-Nour: 55].

 ZNe voient-ils pas que vraiment Nous avons 
fait un sanctuaire sûr [La Mecque], alors que 
tout autour d’eux on enlève les gens? Croiront-
ils donc au faux et nieront-ils les bienfaits 
d’Allah?[[Sourate Al-'Ankabout: 67].

Il s’agit d’Abou Salama ‘Oubayd Allah – ou ‘Abd 
Allah selon certains – Ibn Mihsane Al-Khatemi 
Al-Ane’sari . Il y a désaccord au sujet de son 
statut de Compagnon. Ibn Hibbane a dit: C’est 
un Compagnon. Ibn As-Sakane a dit: On dit que 
c’est un Compagnon. Ibn ‘Abd Al-Barr dit pour sa 
part: La plupart des savants valident son statut de 
Compagnon(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans At-Tarikh Al-Kabir d’ 
Al-Boukhari (5/372), Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn 
Hajar (4/334) et Tahdhib At-Tahdhib d’Ibn Hajar (5/390).

La sécurité, la santé et la subsistance sont des 
bienfaits que beaucoup de gens n’estiment pas à 
leur juste valeur.

Le Narrateur

Résumé

‘Oubayd Allah Ibn Mihsane Al-Khatemi, qu’Allah a 
agréé, rapporte que le Prophète m a dit:

	 “Celui qui se réveille le matin en sécurité dans son 
gîte, en bonne santé et possédant sa subsistance 
de la journée, c’est comme s'il possédait le bas 
monde”(1).

1	 Al-Boukhari dans Al-Adab Al-Moufrad (300), At-Tirmidhi (2346), Ibn 
Maja (4141). Ce hadith a été déclaré authentique par Al-Albani dans 
Sahih Al-Adab Al-Moufrad (p.127).



422

Compréhension (fiqh)
	 Le Prophète m explique que la grâce dont Allah fait bénéficier Ses serviteurs est 

incommensurable et que nous sommes submergés de bienfaits d’Allah dont nous ne 
sommes pas conscients de l’importance et pour lesquels nous ne sommes pas pleinement 
reconnaissants. Dans ce hadith, trois de ces bienfaits, à savoir, la sécurité, la santé et la 
subsistance, sont mentionnés.

	 Ainsi, celui qui commence la journée en jouissant de la sécurité dans sa personne, sa 
demeure, sa famille et son pays, en étant serein sans craindre l’attqaue d’un ennemi, 
une épidémie ou une injustice qui s’abat sur lui, en ayant un corps sain et en bonne 
santé ne souffrant d’aucune maladie qui l’empêche de bouger et d’effectuer ses tâches 
quotidiennes, dispose de sa nourriture pour le jour en question lui épargnant ainsi de se 
soucier de sa subsistance, on lui a alors réuni tout le bas monde. Que veut-il donc de plus 
comme bienfaits?

	 Par ailleurs, Allah rappela à Ses serviteurs ces bienfaits lorsqu’Il dit: ZNe voient-ils pas 
que vraiment Nous avons fait un sanctuaire sûr [La Mecque], alors que tout autour 
d’eux on enlève les gens?: [Sourate Al-’Ankabout: 67] et qu’Il dit: Zqui les a nourris 
contre la faim et rassurés de la crainte!: [Sourate Qouraych: 4]. D’autre part, Allah fit 
des remontrances aux mécréants qui ont été ingrats face à ces bienfaits et les punit en 
les en privant. Allah dit en effet: ZEt Allah propose en parabole une ville: elle était en 
sécurité, tranquille; sa part de nourriture lui venait de partout en abondance. Puis elle 
se montra ingrate aux bienfaits d’Allah. Allah lui fit alors goûter la violence de la faim 
et de la peur [en punition] de ce qu’ils faisaient: [Sourate An-Nahl: 112].

Un poète a dit:

Lorsque le temps t’habille du vêtement de la santé et que tu 
ne manques d’aucune nourriture douce et délicieuse,

N’envie pas les opulents, car le temps prive en proportion 
de ce qu’il donne.

Un autre poète a dit:

Lorsque la nourriture, la santé et la sécurité te sont offertes

Tandis que toi et la tristesse êtes inséparables, alors puisse 
la tristesse ne jamais te quitter.



423

1 	 Entretiens le bon soupçon à l’égard d’Allah, car ta subsistance, ton destin et toutes tes 
affaires sont dans la main d’Allah.

2 	 Sois reconnaissant envers Allah pour le bienfait de la sécurité. En effet, combien de gens 
pourchassés, terrorisés et captifs souhaitent une partie de la sécurité dont tu jouis.

3 	 L’un des aspects éminents du bienfait de la sécurité est qu’Allah le promit aux croyants. 
Allah dit en effet: ZCeux qui ont cru et n’ont point troublé la pureté de leur foi par 
quelque iniquité, ceux- là ont la sécurité; et ce sont eux les bien-guidés: [Sourate 
Al-An’ame: 82]. Fais donc partie d’eux afin de bénéficier, comme eux, de la promesse 
d’Allah.

4 	 La santé est un bienfait éminent qui impose que l’on soit reconnaissant envers Allah 
de pouvoir en bénéficier. En effet, Il t’a créé en te donnant la meilleure apparence et la 
constitution la plus solide et Il t’a fait don de la santé grâce à laquelle tu es en mesure 
d’œuvrer.

5 	 L’une des invocations récitées par le Prophète m est: “Ô Allah préserve-moi dans mon 
corps, ô Allah préserve-moi dans mon ouïe, ô Allah préserve-moi dans ma vue. Il n’existe 
pas de divinité, excepté Toi”(1)41. Veille donc à réciter cette invocation chère au Prophète m.

6 	 Le Prophète m a dit: “Il y a deux bienfaits que beaucoup de gens n’apprécient pas à leur 
juste valeur: la santé et le temps libre”(2)42. Ne sois donc pas de ceux qui répondent aux 
bienfaits d’Allah par l’ingratitude.

7 	 Loue Allah pour ta subsistance et contente-toi de ce qu’Il t’a donné, car il existe des gens 
affamés qui ne trouvent pas de quoi apaiser leur faim.

8 	 L’individu doit être conscient de la valeur des bienfaits d’Allah dont il jouit et du fait qu’il 
rendra des comptes à leur sujet. Il doit donc s’efforcer d’être reconnaissant pour eux en 
obéissant à Allah et accomplir ce qui Le satisfait, car Allah lui demandera des comptes 
à leur sujet le Jour de la Résurrection. S’il en a tiré profit dans le bien et les a utilisés de 
manière à satisfaire Allah, il sera sauvé et échappera au châtiment. Sinon, il sera voué à 
une perdition certaine.

9 	 Un individu n’est conscient de la valeur du bienfait de l’eau que lorsqu’elle est absente et 
que la soif le tiraille. Il en est de même pour les autres bienfaits : l'être humain n’est conscient 
de leur valeur que lorsqu’ils sont absents. Fais donc partie des gens reconnaissants!

1	 Al-Boukhari dans Al-Adab Al-Moufrad (701), Ahmad (20701) et Abou Dawoud (5090).

2	 Al-Boukhari (6412).





425

Les Versets

Hadith
69 Concilier la foi et 

la recherche de la 
subsistance 

 ZEt c’est en Allah que les croyants doivent 
placer leur confiance. Et qu'aurions-nous à 
ne pas placer notre confiance en Allah, alors 
qu’Il nous a guidés sur les sentiers [que nous 
devions suivre]? Nous endurerons sûrement 
la persécution que vous nous infligez. Et ceux 
qui ont confiance en Allah s’en remettent 
entièrement à Lui[[Sourate Ibrahim: 11-12].

 ZEt quiconque place sa confiance en Allah, 
Il [Allah] lui suffit. Allah atteint ce qu’Il Se 
propose, et Allah a assigné une mesure à 
chaque chose[ [Sourate At-Talaq: 3].

 Zpuis une fois que tu t’es décidé, confie-toi 
donc à Allah, Allah aime, en vérité, ceux qui Lui 
font confiance[ [Sourate Al-’Imrane: 159].

Il s’agit d’Abou Hafs, ‘Omar Ibn Al- Khattab 
Ibn Noufayl Al-Qourachi Al- ‘Adawi, qui a pour 
ancêtre commun avec le Prophète , Ka’ b Ibn 
Lou`ayy, Al Farouq, le deuxième Calife Bien Guidé, 
le premier à avoir été surnommé Commandeur 
des Croyants et le ministre du Messager d’Allah . Il 
est mort en l’ an 23 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifa As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (1/38), Al-Isti’ab Fi Ma’rifa Al-Ashab d’Ibn ‘Abd Al-
Barr (3/1238) et Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/642).

Le Prophète nous informe que si nous sommes 
sincères lorsque nous nous en remettons à Allah 
et que nous nous en remettons à Lui comme il 
se doit, nous serons alors pourvus comme sont 
pourvus les oiseaux qui sont affamés au matin et 
rentrent le soir repus.

Le Narrateur

Résumé

‘Omar – qu’Allah a agréé – rapporte que le Prophète 
m a dit:

1 	 “Si vous vous en remettiez véritablement à Allah, 
vous seriez pourvus comme sont pourvus les 
oiseaux

2 	 qui partent le matin le ventre vide et rentrent le soir 
le ventre plein”(1).

1	 Ahmad (205), An-Nassa’i (1 1805) et At-Tirmidhi (2344) qui dit: Ce ha-
dith est bon et authentique. Ce hadith a été déclaré par Al-Albani dans 
As-Silsila As-Sahiha (310).



426

Compréhension (fiqh)
1  S’en remettre à Allah est une des adorations du cœur et elle se réalise en faisant confiance 

à Allah et en comptant sur lui tout en accomplissant les causes requises. Le Prophète m 
nous informe que si nous nous en remettions à Allah comme il se doit, Il nous pourvoirait 
comme Il pourvoit les oiseaux.

2  En effet, les oiseaux partent le matin affamés et le ventre vide et reviennent à la fin du jour 
repus et le ventre plein. Si nous étions sincères lorsque nous comptons sur Allah et que 
nous nous en remettions à Lui, Il nous pourvoirait comme Il pourvoit l’oiseau qui n’a aucun 
pouvoir. Or la plupart d’entre nous usent de tromperie, de mensonge et de trahison dans 
leurs transactions, ou s’abstiennent de toute action et ne mobilisent pas toutes les causes 
requises, ou bien encore ne s’en remettent qu’aux causes en pensant que les bonnes 
causes amènent inévitablement la subsistance(1).

S’en remettre véritablement à Allah signifie que l’être humain accomplit les causes 
requises en ayant confiance en Allah, dans le sens où il croit que toute chose est de Son 
ressort. Cela ne signifie pas s’abstenir d’accomplir les causes et rester à attendre que 
la subsistance vienne à soi, car ceci est au contraire réprouvé et n’est pas la manière 
correcte de s’en remettre à Allah. Le Prophète m porta des armures lors de ses batailles, 
creusa le Fossé lors de la bataille des Coalisés, migra en cachette vers Médine, eut 
recours aux services d’un guide pour lui indiquer la route lorsqu’il migra, se cacha dans 
une grotte et élabora des tactiques de guerre. Il est donc quelqu'un qui s’en remettait à 
Allah de la meilleure manière. Par ailleurs, Allah – exalté soit-Il – ordonna de s’en remettre 
à Lui en étant déterminé et en accomplissant les causes requises lorsqu’Il dit: Zpuis une 
fois que tu t’es décidé, confie-toi donc à Allah, Allah aime, en vérité, ceux qui Lui font 
confiance: [Sourate Al-’Imrane: 159].

1	 Voir Dalil Al-Falihine Li-Tourouq Riyad As-Salihine d’Ibn ‘Illane As-Siddiqi (1/197-198).



427



428

Suivi
1 	 Lorsque le musulman est préoccupé par sa subsistance, il se doit de s’en remettre à 

Allah, d’être satisfait du sort qu’Il lui a accordé et d’être complètement persuadé qu’il a 
un Seigneur qui administre ses affaires, puis après cela, accomplir les causes requises.

2 	 Beaucoup de gens répètent souvent: “Je m’en remets à Allah” sans véritablement s’en 
remettre à Lui. En effet, s’en remettre à Allah, ce n’est pas seulement une affaire de 
paroles, mais cela consiste à se soumettre à Allah, à être satisfait de ce qu’Il décrète et à 
croire en Lui.

3 	 Atteindre la finalité d’une affaire est facilité à celui qui s’en remet véritablement à Allah et 
il est préservé contre les assauts et les insufflations de Satan. Allah dit: Z Lorsque tu lis 
le Coran, demande la protection d’Allah contre le Diable banni. Il n’a aucun pouvoir 
sur ceux qui croient et qui placent leur confiance en leur Seigneur: [Sourate An-Nahl: 
98-99]. Ainsi, lorsqu’on désire qu’Allah nous préserve de Satan et qu’Il nous éloigne de 
lui, on s’en remet véritablement à Allah.

4 	 Celui à qui il plaît qu’Allah le préserve dans toutes ses affaires et qu’Il le soulage de tout ce 
qui le préoccupe dans ce bas monde et dans l’au-delà doit se réfugier auprès d’Allah et 
Lui soumettre son affaire. Allah dit: ZEt quiconque place sa confiance en Allah, Il [Allah] 
lui suffit: [Sourate At- Talaq: 3]. Pour sa part, le Messager d’Allah m a dit: “Celui qui dit 
– c’est-à-dire en sortant de chez lui –: “Au Nom d’Allah, je m’en remets à Allah, il n’y a de 
moyen ni de force que par Allah”, on lui dira: Tu as été soulagé et tu as été prémuni, et 
Satan s’éloignera de lui”(1)68.

5 	 S’en remettre véritablement à Allah signifie que l’être humain soit satisfait de ce qu’Allah 
fait de lui, qu’il Lui fasse confiance et qu’il Lui soumette son affaire. Bichr Al-Hafi – qu’Allah 
lui fasse miséricorde – a dit: Untel a dit “Je m’en remets à Allah” pourtant il ment sur Allah. 
S’il s’en remettait [véritablement] à Allah, il serait satisfait de ce qu’Il fait. On demanda 
à Yahya Ibn Mo’adh – qu’Allah lui fasse miséricorde – quand l’homme s’en remet 
[véritablement] à Allah et il répondit: Quand il se satisfait qu’Allah soit son garant(2)69.

6 	 Lorsque Allah voulut nourrir Maryam – qu’Allah la protège – alors qu’elle ressentait les 
douleurs de son accouchement, Il lui ordonna de secouer le tronc du palmier. Quelle force 
pourrait avoir une femme qui accouche pour faire tomber des dattes d’un palmier en le 
secouant? Même si un homme fort le faisait, rien n’en tomberait, mais Allah aime que le 
serviteur accomplisse les moyens et qu’il Lui laisse le soin de décider du résultat.

1	 At-Tirmidhi (3426).

2	 Voir Madarij As-Salikine d’Ibn Al-Qayyim (2/114).



429

7 	 ‘Omar Ibn Al-Khattab – qu’Allah a agréé – rencontra un groupe de gens du Yémen qui 
prétendaient s’en remettre à Allah sans accomplir les causes requises. Il leur demanda: 
“Qui êtes-vous?”. Ils répondirent: “Nous sommes ceux qui s’en remettent à Allah”. Il dit: 
“Vous êtes plutôt ceux qui prétendent s’en remettre à Allah, car celui qui s’en remet 
[véritablement] à Lui sème le grain puis s’en remet à Allah”(1)70.

8 	 Il convient que le prédicateur et l’éducateur recourent souvent aux figures de style et aux 
paraboles qui explicitent les concepts et renforcent les idées.

9 	 ‘Abd Allah Ibn Salam et Salmane – qu’Allah a agréés – se rencontrèrent et l’un des deux 
dit à l’autre: “Si tu meurs avant moi, viens à moi et informe-moi de ce que tu as trouvé 
auprès de ton Seigneur et si je meurs avant toi, je viendrai à toi et je t’en informerai”. 
L’autre demanda: “Les morts peuvent-ils venir aux vivants?”. Le premier répondit: “Oui, 
leurs âmes vont au Paradis où elles veulent”. L’un des deux décéda et il rendit visite à 
l’autre dans son rêve. Il lui dit: “Remet-t'en à Allah et réjouis-toi, car je n’ai pas vu mieux 
que le fait de s’en remettre à Allah”(2).

10 	 Louqmane – qu’Allah lui fasse miséricorde – dit à son fils: “Ô fils, ce bas monde est une 
mer dans laquelle nombreux sont les gens qui s’y sont noyés. Si tu peux construire un 
navire avec la foi en Allah, relier ses éléments avec des actes d’obéissance et lui donner 
comme voile le fait de t’en remettre à Allah, alors il se peut que tu t’en sortes”(3)72.

1	 Al-Boukhari (1523).

2	 Voir At-Tawakkoul ‘Ala Allah d’Ibn Abi Ad-Dounya (p.51).

3	 Voir At-Tawakkoul ‘Ala Allah d’Ibn Abi Ad-Dounya (p.49).

Un poète a dit:

Je m’en suis remis pour ma subsistance à Allah mon Créateur et j’ai 
été certain qu’Allah allait immanquablement me pourvoyer

Et que je ne serais déchu de rien de ce que doit être ma subsistance, 
même si celle-ci se trouve au fond de mers profondes.

Allah l’Éminent me l’amènera par Sa grâce, même si ma langue n’est 
pas capable de parler.

Pour quelle raison donc l’âme serait-elle peinée, alors que le Tout 
Miséricordieux a d’ores et déjà départagé la subsistance des 
créatures.





431

Les Versets

Hadith
70 La vente des 

choses illicites 

 ZVous sont interdits la bête trouvée morte, le sang, 
la chair de porc, ce sur quoi on a invoqué un autre 
nom que celui d’Allah, la bête étouffée, la bête 
assommée ou morte d’ une chute ou morte d’ 
un coup de corne, et celle qu’ une bête féroce a 
dévorée - sauf celle que vous égorgez avant qu’ 
elle ne soit morte -. (Vous sont interdits aussi la 
bête) qu’ on a immolée sur les pierres dressées, 
ainsi que de procéder au partage par tirage au 
sort au moyen de flèches. Car cela est perversité[ 
[Sourate Al-Ma’ ida: 3].

 ZÔ les croyants! Le vin, le jeu de hasard, les pierres 
dressées, les flèches de divination ne sont qu’une 
abomination, œuvre du Diable. Écartez-vous-
en, afin que vous réussissiez. Le Diable ne veut 
que jeter parmi vous, à travers le vin et le jeu de 
hasard, l’inimitié et la haine, et vous détourner d’ 
invoquer Allah et de la prière. Allez-vous donc y 
mettre fin?[ [Sourate Al-Ma’ ida: 90-91].

 ZDis: “Dans ce qui m’ a été révélé, je ne trouve d’ 
interdit, à aucun mangeur d'en manger, que la bête 
(trouvée) morte, ou le sang qu'on a fait couler, ou 
la chair de porc - car c’est une souillure - ou ce qui, 
par perversité, a été sacrifié à autre qu’Allah .” 
Quiconque est contraint, sans toutefois abuser ou 
transgresser, ton Seigneur est certes Pardonneur et 
Miséricordieux[ [Sourate Al-An’am: 145].

 ZIl leur rend licites les bonnes choses, leur interdit 
les mauvaises[ [Sourate Al-A’ raf: 157].

Il s’agit d’Abou ‘Abd Allah, Jabir Ibn ‘Abd Allah 
Ibn ‘Amr Ibn Haram Al-Ansari As-Salami. Enfant, il 
participa au deuxième serment d’allégeance d'Al-
'Aqaba en compagnie de son père qui était un des 
chefs ayant participé à la bataille de Badr. Il fut le 
dernier Compagnon ayant participé au deuxième 
serment d’allégeance d'Al-'Aqaba à mourir et on dit 
qu’il participa aux batailles de Badr et d’Ouhoud ainsi 
qu’à la bataille de Siffine dans le camp de ‘Ali Ibn Abi 
Talib. Il était le mufti de Médine à son époque et il est 
mort en 78 de l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-Ashab 
d’Ibn ‘Abd Al-Barr (1/219), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir 
(1/307) et Siyar A’lam An-Noubala d’Adh-Dhahabi (3/190).

Le Prophète m mentionne dans ce hadith certaines 
choses qu’il est illicite de vendre et affirme que 
lorsque Allah déclare quelque chose illicite, il déclare 
illicites son utilisation et le prix que l’on en tire. En 
effet, après avoir affirmé que la chair de la bête 
trouvée morte est illicite, ses Compagnons – qu’Allah 
a agréés – le questionnèrent au sujet de sa graisse et 
de l’utilisation de celle-ci pour enduire, s’éclairer, etc. 
Il les informa alors que ceci n’est pas permis et que 
les juifs méritaient la colère d’Allah pour cette raison, 
car lorsque Allah leur avait déclaré la graisse illicite, 
ils rusèrent contre cette interdiction, firent fondre la 
graisse et la vendirent.

Le Narrateur

Résumé

Jabir Ibn ‘Abd Allah, qu’Allah a agréé, entendit le 
Messager d’Allah m dire à La Mecque, l'année de 
la prise de La Mecque:

1  “Allah et Son Messager ont déclaré illicite la vente 
de vin,

2  la chair des bêtes trouvées mortes,

3  la chair de porc,

4  et les idoles”.

5  On lui demanda: Ô Messager d’Allah m, que dis-tu 
de la graisse des bêtes trouvées mortes, car on 
en badigeonne les navires, on en enduit le cuir, et 
les gens l'utilisent pour s'éclairer. Il répondit: “Non, 
c’est illicite”.

6  Puis le Messager d’Allah m dit après cela: “Qu’Allah 
combatte les juifs. Lorsque Allah déclara cette 
graisse illicite, ils la firent alors fondre, la vendirent 
et dépensèrent le prix qu’ils en tirèrent”(1).

1	 Al-Boukhari (2236) et Moslim (1581).



432

Compréhension (fiqh)
1  Allah – exalté soit-Il – et Son Prophète m ont déclaré illicite le vin, car il trouble la raison 

qui conditionne l’accomplissement des charges religieuses et amène l’être humain 
à commettre les actes de désobéissance et à commettre des dépravations sur terre. 
Allah dit: ZÔ les croyants! Le vin, le jeu de hasard, les pierres dressées, les flèches de 
divination ne sont qu’une abomination, œuvre du Diable. Écartez-vous-en, afin que 
vous réussissiez. Le Diable ne veut que jeter parmi vous, à travers le vin et le jeu de 
hasard, l’inimitié et la haine, et vous détourner d’invoquer Allah et de la prière (Salat). 
Allez-vous donc y mettre fin?: [Sourate Al-Ma’ida: 90-91].

Par ailleurs, le vin est illicite, ainsi que le prix qu’on en tire [en le vendant]. Anas dit: “Le 
Messager d’Allah m a maudit dix personnes en rapport avec le vin: celui qui le presse, 
celui qui demande qu’on le lui presse, celui qui le boit, celui qui le transporte, celui vers 
qui il est transporté, celui qui le sert, celui qui le vend, celui qui dépense le prix qu’il en 
tire, celui qui l’achète et celui pour qui il est acheté”(1). De plus, lorsque Abou Talhah 
questionna le Prophète m au sujet d’orphelins qui avaient hérité de vin, il lui dit: “Verse-
le”. Puis lorsqu’il lui demanda: “Puis-je en faire du vinaigre?”, il répondit: “Non”(2).

2  Allah déclara également illicite de vendre la bête morte, puisqu’il est illicite de consommer 
sa chair et d’en tirer profit en raison des paroles d’Allah: ZVous sont interdits la bête 
trouvée morte…: [Sourate Al-Ma’ida: 3], excepté la peau des bêtes pures et licites – 
comme la brebis, la vache, etc. – après avoir été tannée. On rapporte en effet qu’Ibn 
‘Abbass – qu’Allah a agréés – a dit: “On offrit comme aumône à l’esclave affranchie de 
Maymouna une brebis qui [par la suite] est morte. Le Messager d’Allah m, passant à 
proximité, dit: “Et si vous preniez sa peau et que vous la tanniez?”. On lui répondit: “Elle 
a été trouvée morte”. Il dit alors: “Ce n’est que la consommation de sa chair qui a été 
déclarée illicite”(3).

Il est également fait exception de la consommation des poissons et des sauterelles trouvés 
morts en raison des paroles du Prophète m: “Vous ont été déclarés licites deux types de 
bêtes trouvées mortes et deux types de sang. Les deux types de bêtes trouvées mortes 
sont les poissons et les sauterelles, et les deux types de sang sont le foie et la rate”(4).

1	 19 At-Tirmidhi (1295) et Ibn Maja (3381).

2	 Abou Dawoud (3675).

3	 Al-Boukhari (1492) et Moslim (363).

4	 Ahmad (5723) et Ibn Maja (3314).



433

3  Il est également illicite de vendre des porcs puisque Allah déclara illicite la consommation 
de sa chair et décréta qu’il est impur. Il dit: ZDis: “Dans ce qui m’a été révélé, je ne 
trouve d’interdit, à aucun mangeur d’en manger, que la bête (trouvée) morte, ou le 
sang qu’on a fait couler, ou la chair de porc - car c’est une souillure - ou ce qui, par 
perversité, a été sacrifié à autre qu’Allah”. Quiconque est contraint, sans toutefois 
abuser ou transgresser, ton Seigneur est certes Pardonneur et Miséricordieux: 
[Sourate Al-An’am: 145].

4  Il est également illicite de vendre des statues et d’en fabriquer, qu’elles soient destinées 
à être adorées ou pas, car cela peut amener à ce que de l’associationnisme finisse par 
être commis. En effet, l’associationnisme n’est apparu sur terre que suite à la présence de 
statues qui avaient, à l’origine, été fabriquées pour une autre raison que pour être adorée. 
Le Prophète m nous informa que “l’Heure ne surviendra pas avant que les femmes de 
Daws ne secouent leurs postérieurs autour de Dhou Al-Khalassa”. Dhou Al-Khalassa est 
une idole que la tribu de Daws adorait à l’époque préislamique(1).

5  Après que le Prophète m eut mentionné l’illicéité de vendre la bête trouvée morte et de 
l’utiliser, les Compagnons le questionnèrent au sujet de l’utilisation de sa graisse et de 
son gras autrement que comme nourriture: Est-il possible de les utiliser pour rendre les 
navires étanches, assouplir le cuir et comme combustible pour allumer les lampes? Le 
Prophète m leur défendit alors cela et les informa que cela est illicite et n’est pas permis.

Les Compagnons ne le questionnèrent au sujet de la graisse de la bête morte que parce 
qu’ils croyaient que le jugement qui leur est relatif est semblable à celui relatif aux ânes 
domestiqués (onagres). Le Prophète m déclara, en effet, illicite de consommer leur chair, 
mais permis de les vendre, de les monter, etc. Il leur expliqua donc que le cas présent 
est différent. La bête morte est impure et c’est pour cette raison qu’il n’est pas permis 
de consommer sa chair et d’en tirer profit et c’est également pour cette raison qu’il est 
illicite de la vendre.

6  Puis le Prophète m invoqua Allah contre les juifs qui ont rusé pour contourner la loi d’Allah 
leur défendant de consommer la graisse [des animaux morts], de l'utiliser et de les la 
vendre, conformément aux paroles d’Allah: ZAux Juifs, Nous avons interdit toute bête à 
ongle unique. Des bovins et des ovins, Nous leur avons interdit les graisses: [Sourate 
Al-An’am: 146]. Ils liquéfièrent alors les graisses, les vendirent et jouirent du prix qu’ils en 
tirèrent.

1	 Al-Boukhari (7116) et Moslim (2906).



434

Suivi
1 	 (1) Il est illicite au musulman de vendre du vin, que celui qui le lui achète soit musulman ou 

mécréant, car le prix qu’on en tire est illicite pour les musulmans.

2 	 (1) L’Islam accorde de l’importance à la raison de l’être humain, incite celui-ci à réfléchir et 
à méditer la création d’Allah, lui impose d’acquérir la science et lui a rendu illicite tout ce 
qui altère sa raison, comme consommer des substances enivrantes ou autre.

3 	 (2) La vente de bêtes trouvées mortes inclut la vente d’animaux momifiés. Il n’est donc 
pas permis à l’être humain de les acheter ou de les vendre.

4 	 (3) De même qu’il est illicite pour le musulman de consommer de la chair de porc, il lui est 
également illicite de la vendre, que celui qui la lui achète soit musulman ou mécréant, car 
cela entre dans le cadre de l’entraide dans le péché et la transgression.

5 	 (4) Il n’est pas permis d’exposer des statues ni d’en fabriquer, car ceci fait partie des 
péchés capitaux. Le Prophète m dit à ce sujet: “Les gens qui subiront le supplice le plus 
sévère le Jour de la Résurrection sont ceux qui façonnent des formes d’êtres animées”(1)24.

6 	 (4) Ce hadith démontre qu’il est obligatoire de s’éloigner de tout ce qui pourrait nous faire 
tomber dans les prémices de l’associationnisme. En effet, un homme fit vœu, du temps 
du Messager d’Allah m, d’immoler un dromadaire à Bouwana – un emplacement en 
contrebas de La Mecque –. Il se rendit auprès du Prophète m pour lui dire: “J’ai fait vœu 
d’immoler un dromadaire à Bouwana”. Le Prophète m lui demanda: “Y avait-il une des 
idoles de l’époque préislamique?”. L’homme répondit: “Non”. Le Prophète m lui demanda 
ensuite: “Y célébrait-on une de leurs fêtes?”. L’homme répondit: “Non”. Le Prophète m 
dit alors: “Acquitte-toi de ton vœu, car un vœu n’a pas à être acquitté lorsqu’on désobéit 
à Allah ou lorsque l’être humain doit réaliser ce qu’il n’est pas en mesure de réaliser”(2)25.

7 	 (5) Les Compagnons – qu’Allah a agréés – n’ont pas eu honte de questionner le Prophète 
m sur la graisse de la bête trouvée morte. Cela ne fait pas partie du questionnement 
réprouvé ni n’est une objection au jugement qu’il a émis, mais leur question portait sur une 
utilisation qui n’a pas de lien avec la nourriture et la boisson et ils croyaient que l’illicéité 
prononcée par le Prophète m ne portait que sur son utilisation en tant que nourriture. Il 
convient donc que la honte ou la pudeur ne dissuadent pas de poser des questions.

1	 Al-Boukhari (5950) et Moslim (2109).

2	 Abou Dawoud (3313).



435

8 	 (6) Ruser pour contourner une loi d’Allah ne fait pas partie des habitudes des croyants 
dont Allah dit: ZLa seule parole des croyants, quand on les appelle vers Allah et Son 
messager, pour que celui- ci juge parmi eux, est: “Nous avons entendu et nous avons 
obéi”. Et voilà ceux qui réussissent.: [Sourate An-Nour: 51]. Cette attitude est plutôt 
celle des juifs envers qui Allah est en colère, prend donc garde à ne pas devenir comme 
eux.

9 	 (6) Le Prophète m mit en garde contre le fait d’imiter les juifs dans leurs ruses pour 
contourner les lois de la religion, et dit: “Ne commettez pas ce qu’ont commis les juifs qui 
ont rendu licites les interdits d’Allah grâce aux ruses les plus futiles”(1)26.

10 	 (6) La conséquence de la ruse pour contourner les lois d’Allah fut qu’Allah transforma 
les gens du Sabbat en singes. Ils rusèrent pour contourner Son interdiction de pêcher le 
samedi et jetèrent leurs filets le vendredi pour les remonter une fois le samedi passé. Que 
ceux qui rusent pour contourner les lois de la religion redoutent de subir ce qu’ils ont subi.

1	 Ibn Battah Al-’Akbari dans Ibtâl Al-Hiyal (p.47).





437

Les Versets

Hadith
71 La défense de la 

tromperie 

 ZÔ les croyants! Mangez des (nourritures) licites 
que Nous vous avons attribuées. Et remerciez 
Allah, si c’est Lui que vous adorez[ [Sourate 
Al-Baqara: 172].

 ZEt ne dévorez pas mutuellement et illicitement 
vos biens; et ne vous en servez pas pour 
corrompre des juges pour vous permettre 
de dévorer une partie des biens des gens, 
injustement et sciemment[ [Sourate Al-Baqara: 
188].

Il s’agit d’Abou Hourayra, dont le nom est 
certainement ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-
Dawsi Al-Azdi Al-Yamani. Il embrassa l’Islam 
l’année de la bataille de Khaybar, soit en l’an 
7 de l’Hégire, et accompagna constamment le 
Prophète m. Soucieux d’acquérir la science et 
de mémoriser les hadiths, il devint le Compagnon 
ayant narré le plus de hadiths. Il est mort à Médine 
en l’an 58 de l'Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-As’hab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghabah d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m vérifia la marchandise d’ un 
commerçant et il trouva qu’au milieu, les grains 
étaient mouillés. Il l’informa alors que cela n’est 
pas permis et que la tromperie est illicite et n’est 
pas permise.

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, rapporte que le 
Prophète m passa près d’ un monceau de grain 
dans lequel il introduisit la main et ses doigts 
ressentirent de l’humidité[dans le fond].

1 	 Il demanda: “Qu’ est-ce cela, ô propriétaire de cette 
nourriture?”. L’homme répondit: “Elle a été atteinte 
par la pluie, ô Messager d’Allah”.

2 	 Le Prophète m dit alors: “Pourquoi n’ as-tu pas mis 
ce qui est mouillé au-dessus afin que les gens le 
voient?

3 	 Celui qui trompe ne peut pas se réclamer de moi”(1).

1	 Moslim (102).



438

Compréhension (fiqh)
1 	 Alors que le Prophète m déambulait dans le marché afin de s'enquérir des affaires des 

gens et de suivre les ventes et les achats, il trouva un homme vendant de la nourriture. 
Lorsqu’il introduisit la main dans le tas formé par cet homme afin de présenter ce qu’il 
vendait comme attrayant et tentant, le Prophète m trouva que l'intérieur était mouillé, 
ce qui indiquait qu'un défaut avait atteint la nourriture et que cet homme avait couvert et 
dissimulé ce défaut afin que l’acheteur ne le voie pas.

2 	 Le Prophète l'interrogea alors à ce sujet afin de lui faire comprendre la désapprobation 
qu’il avait de cet acte, puisqu’il mit la nourriture mouillée en dessous et la nourriture sèche 
au-dessus afin de faire croire à l’acheteur que toute la nourriture dans son ensemble était 
sèche et qu’elle ne comportait aucun défaut. L’homme informa le Prophète que la pluie 
était tombée sur la nourriture et qu'elle en a détérioré la plus grande partie.

3 	 Le Prophète m informa ensuite l’ homme qu'il aurait dû mettre la nourriture défectueuse 
au-dessus, de manière à ce que les gens la voient, car c’est ce que la loyauté et la véracité 
imposent lors des ventes. Le Prophète m dit dans un autre hadith: “Les commerçants 
seront ressuscités le Jour de la Résurrection en tant que pervers, excepté ceux qui 
craignent Allah et sont bons et véridiques”(1).

4 	 Puis le Prophète m énonça une règle générale qui doit servir de référence: le trompeur 
ne suit pas la Sounna du Prophète m, car la perfidie, la trahison et la duperie sont les 
attributs des menteurs et des hypocrites et ne sont les attributs ni du Prophète m ni de 
ses disciples.

Ce hadith ne signifie pas que le trompeur sort de l’Islam, mais souligne qu’il contrevient 
à la religion et qu’il commet un péché qui provoque la colère et le châtiment d’Allah, car 
il se permet de s’emparer sans droit de ce que possède son frère musulman, froisse 
celui-ci et fait naître en lui un sentiment de rancune et de haine. Or tout ceci conduit à la 
désagrégation des liens qui unissent les musulmans.

La règle énoncée dans ce hadith ne concerne pas seulement la vente et l’achat, mais 
englobe toutes les transactions. Elle inclut ainsi l’imam qui trompe les fidèles, ne se soucie 
pas de leurs intérêts et profite de sa fonction pour réaliser ses intérêts personnels, car le 
Prophète m a dit: “Il n’y a pas de serviteur à qui Allah confie la responsabilité de gens et 
qui meurt en les ayant trompés sans qu’Allah ne le prive du Paradis”(2). Cette règle inclut 
également la tromperie en religion qui est la tromperie la plus grave, celle qui provoque 
les effets les plus destructeurs et qui est le pire péché. Elle consiste à ce que les savants 
taisent ce qu’Allah leur a ordonné de transmettre ou bien l'altèrent dans le but de parvenir 
à certains postes ou d’obtenir des richesses, tel que le Coran a qualifié les Israélites.

1	 At-Tirmidhi (1210) et Ibn Maja (2146).

2	 Al-Boukhari (7150) et Moslim (227).



439439



440

Suivi
1 	 (1) Il convient que les prédicateurs et les étudiants en science déambulent dans les 

marchés afin de constater les contraventions religieuses dans les ventes, prodiguent des 
conseils aux gens et leur rappellent Allah.

2 	 (1) Il était de la tradition du Prophète m, de ses Compagnons et de leurs disciples des 
premières générations qu’un contrôleur parcoure les marchés afin de vérifier l’état des 
marchandises. Il serait bienvenu que les gouvernements fassent revivre cette tradition 
afin d’organiser les flux de vente et d’achat et préserver les droits des gens.

3 	 (2) Le Prophète m prit l’initiative d’interroger le vendeur au sujet de l’humidité qu’il 
constata dans sa marchandise avant de l’accuser de tromperie, puisqu’il se pouvait que 
le vendeur ne connaisse pas ce défaut. Nous gagnerions donc à nous assurer des choses 
que nous voyons, avant de nous hâter de juger les apparences.

4 	 (2) Les vendeurs doivent examiner l’état de leurs marchandises de temps à autre, afin de 
vérifier si elles ne comportent pas de défauts, d’anomalies ou autre.

5 	 (3) Le musulman doit être véridique lorsqu’il vend, lorsqu’il achète et lorsqu’il s’engage 
dans toute transaction et il doit également prendre garde à consommer les revenus 
illicites, car le Prophète m a dit: “Aucune chair [du corps] n’est nourrie avec des revenus 
illicitement acquis sans que le feu ne soit le plus en droit de la consumer”(1).

6 	 (3) Prends garde de dissimuler les défauts de ta marchandise, car c’est la voie assurée 
vers la perte et la disparition des bénédictions dans la subsistance. Le Prophète m a 
dit: “Les deux contractants ont le choix [de conclure ou d’annuler la vente] tant qu’ils 
ne se séparent pas. S’ils sont sincères et francs, leur vente sera bénie. En revanche, s’ils 
dissimulent un défaut et mentent, la bénédiction sera ôtée de leur vente”(2).

7 	 (3) Lorsque Jarir Ibn ‘Abd Allah, qu’Allah a agréé, allait vendre une marchandise, il mettait 
en évidence ses défauts devant l’acheteur et lui laissait le choix d’acheter ou de se 
rétracter en lui disant: “Si tu veux, achète-la et si tu veux laisse-la”. On lui objecta: “Si tu 
fais cela à chaque fois, tu ne concluras aucune vente”. Il répondit alors: “Nous avons prêté 
allégeance au Messager d’Allah m d’être de bon conseil à tout musulman”(3)18.

8 	 (3) Le musulman doit s’efforcer de ne manger et boire que ce qui est licite, car les bonnes 
œuvres ne sont pas acceptées lorsqu’on consomme des revenus illicites. Wahb Ibn Al-
Ward – qu’Allah lui fasse miséricorde – a dit: “Si tu restais en permanence à la mosquée 
tel ce pilier, cela ne te serait pas utile avant que tu ne scrutes ce qui entre dans ton ventre 
pour savoir s’il est licite ou illicite”(4).

1	 At-Tirmidhi (612).

2	 Al-Boukhari (2079) et Moslim (1532).

3	 Ibn Sa’d dans At-Tabaqate Al-Koubra - Moutammim As-Sahaba (p.803) et At-Tabarani dans Al-Mou’jam Al-Kabir 
(2510).

4	 Voir Jami’ Al-’Ouloum wa Al-Hikam d’Ibn Rajab (1/263).



441

Un poète a dit:

Ô toi qui vends en usant de tromperie, tu es exposé à l’invocation 
d’une victime de ton injustice adressée à Celui qui écoute les plaintes.

Consomme donc des revenus licites et abstiens-toi de ce qui est illicite, 
car demain tu n’auras pas la force de supporter le feu de l’Enfer.

Un autre poète a dit:

Dis à celui dont je ne sais pas s’il me conseille ou s’il me trompe,

Que ce qui m’étonne le plus de ta part est qu’avec une main tu me 
frappes et avec l’autre tu me consoles.

Tu médis de moi auprès de certains et tu fais mon éloge auprès 
d’autres, alors que me parviennent les paroles que tu dis aux deux.

Ce sont là deux comportements inconciliables, retiens donc ta langue 
de me critiquer et de m’encenser.

9 	 (4) Que tout trompeur qui consomme des revenus illicites sache que les pieds d’un 
serviteur ne bougeront pas le Jour de la Résurrection tant qu’il n’aura pas été interrogé 
au sujet de quatre choses, l’une d’elles étant sa richesse comment il l’a acquise(1). Que 
répondras-tu à ton Seigneur à ce moment- là?

10 	 (4) Toi, le trompeur qui t’empares indûment des richesses des gens, comment veux-
tu que tes invocations soient exaucées alors que le Prophète m mentionna un homme 
qui fait un long voyage au point d’être hirsute et recouvert de poussière et qui tend les 
bras vers le ciel en disant “Ô Seigneur, ô Seigneur” alors que sa nourriture est illicite, sa 
boisson est illicite, ses habits sont illicites et qu’il est avec ce qui est illicite. Comment 
pourrait-il donc être exaucé?(2)

11 	 (4) En ce qui concerne les hadiths dans lesquels le Prophète m a dit: “Untel ne peut se 
réclamer de moi”, “Untel ne fait pas partie de nous” ou autre formule semblable, il est 
préférable de les laisser tels qu’ils sont sans les interpréter, car ceci est plus dissuasif et 
a plus d’impact sur les gens.

12 	 (4) Ibn ‘Abbass – Allah a agréé les deux hommes – a dit: “Un homme ne cesse d’avoir 
des avis sains tant qu’il est de bon conseil pour celui qui sollicite son avis, mais dès qu’il 
le trompe, Allah le prive de sa faculté de prodiguer de bons conseils et des avis sains”(3).

1	 At-Tirmidhi (2417).

2	 Moslim (1015).

3	 Voir Adh-Dhari’a Ila Makarim Ach-Chari’a d’Ar-Raghib Al-Asfahani (p.211).





443

Les Versets

Hadith
72 La défense de 

l’usure 

 ZCeux qui mangent [pratiquent] de l’ intérêt 
usuraire ne se tiennent (au jour du Jugement 
dernier) que comme se tient celui que le 
toucher de Satan a bouleversé. Cela, parce 
qu’ils disent: “Le commerce est tout à fait 
comme l’intérêt”. Alors qu’Allah a rendu lici te 
le commerce, et illicite l’intérêt. Celui, donc, qui 
cesse dès que lui est venue une exhortation de 
son Seigneur, peut conserver ce qu’il a acquis 
auparavant; et son affaire dépend d’Allah. 
Mais quiconque récidive... alors les voilà, les 
gens du Feu! Ils y demeureront éternellement. 
Allah anéantit l’intérêt usuraire et fait fructifier 
les aumônes. Et Allah n’aime pas le mécréant 
pécheur[ [Sourate Al-Baqara: 275-276].

 ZÔ les croyants! Craignez Allah; et renoncez 
au reliquat de l'intérêt usuraire, si vous êtes 
croyants. Et si vous ne le faites pas, alors 
recevez l’ annonce d’ une guerre de la part 
d’Allah et de Son Messager[ [Sourate Al-
Baqara: 278-279].

 ZÔ les croyants! Ne pratiquez pas l’usure en 
multipliant démesurément votre capital. Et 
craignez Allah afin que vous réussissiez! Et 
craignez le Feu préparé pour les mécréants. Et 
obéissez à Allah et au Messager afin qu’il vous 
soit fait miséricorde![ [Sourate Al-‘ Imrane: 
130-132].

 ZEntraidez-vous dans l’ accomplissement 
des bonnes œuvres et de lapiété et ne 
vous entraidez pas dans le péché et la 
transgression[ [Sourate Al-Ma’ ida: 2].

Il s’agit d’Abou ‘Abd Allah Jabir Ibn ‘Abd Allah 
Ibn ‘Amr Ibn Haram Al-Ane’sari As-Salami. Enfant, 
il participa au deuxième serment d’allégeance 
d’Al-’Aqaba en compagnie de son père qui était 
l’un des chefs ayant participé à la bataille de 
Badr. Il fut le dernier Compagnon ayant participé 
au deuxième serment d’allégeance d’Al-’Aqaba 
à mourir et on dit qu’il participa aux batailles de 
Badr et de Ouhoud ainsi qu’à la bataille de Siffine 
dans le camp de ‘Ali Ibn Abi Talib. Il était le mufti 
de Médine à son époque et il est mort en 78 de 
l’Hégire(1).

1	 Voir sa fiche biographique dans Al-Isti’ab Fi Ma’rifate Al-
Ashab d’Ibn ‘Abd Al-Barr (1/219), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-
Athir (1/307) et Siyar A’lam An-Noubala d’Adh-Dhahabi 
(3/190).

Le Prophète m maudit l’usure, celui qui en béné-
ficie, celui qui la donne, celui qui écrit le contrat 
d’une transaction usurière et les témoins de la 
transaction, puis il déclara qu’ils commettent tous 
le même péché.

Le Narrateur

Résumé

Jabir Ibn ‘Abd Allah – Allah a agréé les deux 
hommes – a dit:

1 	 Le Messager d’Allah m maudit:

2 	 celui qui consomme des revenus usuriers,

3 	 celui qui les fait consommer,

4 	 le scribe qui consigne une transaction usurière

5 	 et les deux témoins de celle-ci,

6 	 et il dit: “Ils sont tous pareils”(1).

1	 Moslim (1598).



444

Compréhension (fiqh)
1  Le Prophète m informe de la part de son Seigneur – exalté soit-Il: qu’Il bannit de Sa 

miséricorde de nombreuses personnes s’étant associés pour commettre un même péché.

2  Dans ce hadith, le Prophète m informe que celui qui consomme des revenus usuriers est 
maudit, c’est-à-dire celui qui prend aux gens de l’argent dans des transactions usurières, 
qu’il utilise ensuite cet argent pour consommer de la nourriture ou pour toute autre 
consommation.

L’usure est un surplus que l’un des contractants prend en échange d’un bien contre 
un autre, sans contrepartie, comme lorsqu’un homme, une banque ou un commerce 
prête mille [euros] à un individu à condition que celui-ci en rende mille deux cent un 
mois plus tard; ou bien que le prêteur pose comme condition qu’un retard dans le délai 
de remboursement exige une compensation financière; ou encore qu’un individu achète 
un titre financier d’une valeur de mille deux cent [euros] qu’il obtiendra à telle date alors 
qu’il ne l’a payé que mille [euros]; ainsi que d’autres types et formes d’usure. Dans les 
transactions financières, l’usure est appelée intérêts, pénalités de retard et autres.

444



445

3  La malédiction touche également celui qui donne ce surplus usurier, à savoir le contractant 
qui accepte de verser un surplus en contrepartie d’un retard de remboursement ou autre, 
car il a aidé à la consommation de biens usuriers, sachant que cette pratique ne relève 
généralement pas d’une nécessité dont dépend la vie des gens mais il est le plus souvent 
question d’obtenir un meilleur logement ou un meilleur véhicule, etc.

L’usure peut être un surplus sous forme d’argent ou d’autre chose, comme le fait qu’une 
personne offre un cadeau à une autre et lui dise: prête-moi mille [euros], or même une 
fois les mille [euros] complètement remboursés le cadeau fait office de surplus.

4  Le Prophète m informe également que le scribe est maudit, à savoir celui qui rédige le 
contrat de la transaction usurière ou contribue à sa rédaction, que ce soit en l’écrivant à 
la main ou à l’ordinateur, en concevant les documents, en saisissant les données, ou toute 
autre chose de ce genre.

5  De même, il informe que les deux témoins qui attestent des droits des deux contractants 
sont maudits,

6  puis il informe qu’ils sont tous maudits de la même façon, car ils s’entraident dans le péché 
et la transgression alors qu’Allah a défendu cela. Allah dit en effet: ZEntraidez-vous dans 
l’accomplissement des bonnes œuvres et de la piété et ne vous entraidez pas dans le 
péché et la transgression: [Sourate Al-Ma’ida: 2].

445



446

Suivi
1 	 Nous avons tous besoin de la miséricorde d’Allah, et chacun d’entre nous implore Allah 

de lui faire miséricorde, alors chaque fois que tu entends qu’Allah a maudit un acte ou son 
auteur, fuis-le.

2 	 Il se peut que quelqu’un s’irrite contre le sort qui lui a été destiné, ou la douleur de celui-
ci ou bien parce que Allah n’a pas encore répondu à son invocation, et il se murmure à 
lui-même: “pourquoi Allah ne me fait pas miséricorde?”, alors qu’il est possible qu’il soit 
tombé dans des types [de péchés] qui impliquent la malédiction et le bannissement de la 
miséricorde d’Allah, mais il n’y prête guère attention.

3 	 L’être humain se laisse duper et se livre avec négligence à l’usure, alors que l’usure 
fait partie des péchés destructeurs(1) et anéantit ses biens, sa vie ici-bas et sa vie dans 
l’au-delà. N’obéis donc pas à celui qui t’invite à pratiquer l’usure, qu’il s’agisse d’un 
ami commerçant, d’un rapport économique, d’une annonce clinquante, car Allah ôte la 
bénédiction de la richesse de celui qui s’engage dans des transactions usurières. Il dit en 
effet: ZAllah anéantit l’intérêt usuraire et fait fructifier les aumônes. Et Allah n’aime 
pas le mécréant pécheur: [Sourate Al-Baqara: 276].

4 	 L’usure est interdite et toute personne qui participe à sa pratique est maudite. Il n’est 
donc pas permis de participer à la rédaction d’un contrat usurier, quand bien même 
l’emprunteur dirait par exemple: “Je suis en mesure de rembourser cette somme dans 
le délai imparti sans pratiquer l’usure”, parce que le simple fait de rédiger ce contrat est 
interdit et Allah a maudit celui qui le rédige.

5 	 Veille à ne gagner que des revenus licites, car consommer des revenus illicites s’interpose 
entre le serviteur et l’exaucement de l’invocation. Il est rapporté en effet dans un hadith 
que le Prophète m mentionna un homme qui fait un long voyage au point d’être hirsute et 
recouvert de poussière et qui tend les bras vers le ciel en disant “Ô Seigneur, ô Seigneur” 
alors que sa nourriture est illicite, sa boisson est illicite, ses habits sont illicites et qu’il est 
avec ce qui est illicite. Comment pourrait-il donc être exaucé?(2).

6 	 Les prédécesseurs – qu’Allah les agrée – veillaient à consommer de la nourriture licite et 
à avertir les gens contre le fait de consommer de la nourriture illicite. Wahb Ibn Al-Ward 
– qu’Allah lui fasse miséricorde – a dit: “Si tu restais en permanence à la mosquée tel 
ce pilier, cela ne te serait pas utile avant que tu ne scrutes ce qui entre dans ton ventre 
pour savoir s’il est licite ou illicite”(3). Par ailleurs, on demanda à l’imam Ahmad Ibn Hanbal 
– qu’Allah lui fasse miséricorde: Par quoi les cœurs s’adoucissent-ils? Il baissa la tête 
longuement puis la leva et dit: En consommant des revenus licites(4).

1	 Ceci, en raison du hadith: “Abstenez-vous des sept péchés destructeurs.” Les présents demandèrent: Ô Messager 
d’Allah, quels sont-ils? Il répondit: “…consommer des revenus usuriers…”. Al-Boukhari (6857) et Moslim (89).

2	 Moslim (1015).
3	 Voir Jami’ Al-’Ouloum wa Al-Hikam d’Ibn Rajab (1/263).
4	 Voir Manaqib Al-Imam Ahmad d’Ibn Al-Jawzi (p.269).



447

7 	 Le Prophète m a dit: “J’ai vu cette nuit deux hommes qui sont venus à moi et m’ont 
emmené vers une terre sainte… Puis nous nous remîmes en route jusqu’à arriver à un 
fleuve de sang où il y avait un homme debout, et sur la rive du fleuve il y avait un homme 
debout qui tenait des pierres dans ses mains. Lorsque l’homme qui était dans le fleuve 
venait vers l’autre et voulait en sortir, l’autre homme lui lançait une pierre dans la bouche 
qui le ramenait à l’endroit où il était. Et à chaque fois qu’il voulait sortir, il lui lançait 
une pierre dans la bouche qui le ramenait à l’endroit où il était. Je demandai: Qui est-
ce?... L’un des deux accompagnateurs me répondit: Celui que tu as vu dans le fleuve 
consommait des revenus usuriers”(1).

8 	 Lorsque Allah rend illicite une chose, il rend également illicites le prix qu’on en tire, l’aide 
fournie pour acquérir cette chose et le témoignage approbateur de la transaction qui a 
pour objet cette chose. Aussi, ne participe pas à un acte de désobéissance, quand bien 
même dirais-tu: “ce n’est pas moi qui l’ai commis”.

9 	 Si tu es engagé dans des transactions usurières et que tu désires te repentir, restitue le 
surplus usurier à ses propriétaires et ne prends que ce qui te revient légalement de droit, 
car restituer à son propriétaire ce qui lui a été injustement pris est une condition à remplir 
pour que le repentir soit valide.

10 	 Si on apprend que quelqu’un est engagé dans des transactions usurières – et il en 
va de même pour les banques qui mènent à la fois des transactions usurières et des 
transactions islamiques –, il convient de lui prodiguer des conseils et de l’appeler au vrai 
et il peut parfois s’avérer bénéfique de cesser de traiter avec lui en guise de correction 
et de réprimande. Toutefois, il n’y a pas de mal à traiter avec lui pour des choses licites 
qu'on ne trouve chez personne d’autre ou qui sont difficiles à se procurer en passant par 
autre que lui, ceci car le Prophète m traitait avec les juifs sous forme d’achat et de vente 
alors que c’est un peuple qui pratique l’usure.

1	 Al-Boukhari (2085).

Un poète a dit:

J’ai vu celui dont la richesse est licite connaître le meilleur dénouement 
et être le plus susceptible de résister aux aléas du temps.

Prends garde à la richesse illicite, car elle est une calamité lorsque les 
deux linceuls seront présentés.





449

Les Versets

Hadith
73 La défense de 

l’aléa 

 ZÔ les croyants! Que les uns d’entre vous ne 
mangent pas les biens des autres illégalement. 
Mais qu’il y ait du négoce (légal), entre vous, 
par consentement mutuel[ [Sourate An-Nissa: 
29].

 ZDonnez la pleine mesure et n’en faites rien 
perdre [aux gens] et pesez avec une balance 
exacte. Ne donnez pas aux gens moins que 
leur dû; et ne commettez pas de désordre et de 
corruption sur terre[ [Sourate Ach-Chou’ ara: 
181-183].

Il s’agit de ‘Abd Ar-Rahmane Ibn Sakhr Ad-Dawsi 
Al-Azdi Al-Yamani, plus célèbre par sa kounya. 
C’est l’hypothèse la plus partagée concernant 
son prénom et celui de son père. C’est un 
Compagnon du Messager d’Allah m qui embrassa 
l’Islam en l’an 7 de l’Hégire, l’année de la bataille 
de Khaybar. Constamment en compagnie du 
Prophète m et le suivant partout où il allait pour 
acquérir la science, il devint l’un des Compagnons 
du Messager d’Allah ayant mémorisé le plus 
de hadiths et celui qui en a narré le plus. Selon 
Al-Boukhari, plus de huit cents Compagnons et 
Successeurs (Tabi’oune) ont rapporté de lui des 
hadiths. ‘Omar Ibn Al-Khattab, qu’Allah a agréé, le 
désigna un temps comme gouverneur du Bahreïn 
puis il retourna à Médine où il se préoccupa 
de narrer des hadiths et d’enseigner aux gens 
comment pratiquer leur religion. Il est mort en l’an 
58 de l’Hégire.(1)

1	 Voir sa fiche biographique dans Ma’rifat As-Sahaba d’Abou 
Nou’aym (4/1846), Al-Isti’ab Fi Ma’rifat Al-As’hab d’Ibn ‘Abd 
Al-Barr (4/1770), Ousd Al-Ghaba d’Ibn Al-Athir (3/357) et 
Al-Issaba Fi Tamyiz As-Sahaba d’Ibn Hajar (4/267).

Le Prophète m a défendu certains types de 
vente dans lesquels la marchandise ou son prix 
sont entachés de tromperie ou d’aléa. Parmi ces 
types de vente, il y a celle où l’acheteur jette une 
pierre et lorsqu’elle tombe sur une marchandise, 
il est tenu de l'acheter, ainsi que les ventes qui 
comportent un aléa rendant l’acte de vente 
invalide, comme acheter un marchandise inconnue 
et qu’on ne peut identifier dans un sac.

Le Narrateur

Résumé

Abou Hourayra, qu’Allah a agréé, dit:

1 	 Le Messager d’Allah m défendit la vente au jet de 
caillou

2 	 et la vente aléatoire(1).

1	 Moslim (1513).



450

Compréhension (fiqh)
La vente et l’achat font partie dela vie des gens, au point qu’il n’est pas possible de 
se passer de ces transactions, voilà pourquoi l’Islam organisa les jugements qui leur 
sont relatifs et déclara que toutes les ventes sont par défaut licites, excepté celles pour 
lesquelles une preuve démontre qu’elles sont illicites, celles entachées par d'invalidité, 
d’aléa ou d’usure.

1  Parmi les types de vente déclarés illicites par Allah – exalté soit-Il, il y a la vente au jet de 
caillou qui était, à l’ époque préislamique, une vente répandue prenant plusieurs formes, 
dont celle où le vendeur dit: Je te vends la terre qui s’ étend d'ici jusque-là où tombera 
le caillou. Puis il lançait le caillou. Il y a aussi la vente avec option où l’acheteur acquiert 
ce sur quoi son caillou tombe, celle où l’acheteur lance un caillou sur un troupeau de 
moutons et acquiert le mouton touché par le caillou, ou bien celle où l’acheteur prend une 
poignée de cailloux et dit: Pour chaque caillou, le prix de la marchandise sera réduit d’un 
dirham. Il en est de même pour les autres formes de vente qui comportent des aléas, des 
risques et une dilapidation indue des richesses des gens.

2  Allah déclara également illicite la vente aléatoire qui désigne toute vente dont l’objet est 
indéterminé et inconnu ou bien que le vendeur ne peut remettre à l’acheteur, comme 
vendre des poissons qui n’ont pas encore été pêchés, vendre le petit d’une bête qui n’a 
pas encore mis bas ou vendre du lait qui n’a pas encore été trait. Tout ceci fait partie des 
aléas défendus en raison de la grande part d’incertitude qu’elle comporte. En effet, on 
ne connaît pas la quantité ni la taille des poissons qui n’ont pas encore été pêchés et il se 
peut même que l’on soit incapable de les pêcher. De même, on ne sait si le petit naîtra 
mort ou vivant, s’il naîtra bien formé ou malformé. On ne sait pas non plus si le lait qui n’a 
pas encore été trait sera bon ou mauvais ni quelle en sera sa quantité. La vente au jet 
de caillou fait partie des ventes aléatoires, mais le Prophète m l’a mentionnée à part en 
raison du fait qu’elle était très répandue durant l’époque préislamique.

Cependant, certaines ventes comportant une infime part d’aléa sont licites en cas de 
nécessité, excepté si le vendeur ou l’acheteur n’en éprouvent aucune nécessité, alors 
ces ventes ne sont pas permises. De même, lorsque l’aléa est trop important, la vente 
n’est pas permise non plus. Parmi les ventes dans lesquelles l’aléa est infime, citons celle 
où l’on vend une brebis pleine ou avec les pis pleins de lait, ou bien celle où un homme 
achète une rasade d’eau pour un dirham par exemple, sachant que la quantité suffisant 
à désaltérer varie d’une personne à une autre, et un homme peut boire plus d’eau qu’un 
autre. C’est parce que l’aléa est infime dans ces ventes-là et qu’elles sont nécessaires 
pour certaines personnes qu’elles sont permises(1).

1	 Voir le commentaire du Sahih de Moslim par An-Nawawi (10/156).



451

1 	 (1) Le musulman doit se préoccuper de savoir quelles sont les ventes licites et quelles 
sont les ventes illicites afin qu’il ne se rende pas coupable d’une vente illicite et qu’il 
s’approprie de ce fait indûment la richesse des gens.

2 	 (1) La vente au jet de caillou inclut certains jeux illicites qui consistent à jeter une pièce 
métallique vers quelque chose de déterminé. S’il le touche, il gagne et s’il le manque il perd.

3 	 (1) Veille à ce que ta vente et ton achat soient religieusement valides. Il faut ainsi que 
l’objet de la transaction soit déterminé, son prix doit être déterminé et le délai de remise 
– si la vente ne se fait pas de main à main – doit également être déterminé.

4 	 (2) Toutes les ventes sont par défaut licites, mais elles deviennent illicites pour l’une 
des trois raisons suivantes: La première est l’illicéité de l’objet de la transaction, comme 
lorsqu’il s’agit d’une bête trouvée morte, d’un porc, de vin ou autre. La deuxième est 
l’aléa qui se traduit par l’indétermination de l’objet de la transaction ou de son prix ou 
par l’impossibilité de le remettre à l’acheteur. La troisième est l’usure qui entache la 
transaction. Veille donc à ce que tes ventes et tes achats soient exempts de ces défauts.

5 	 (2) Parmi les formes répandues de vente aléatoire, il y a la vente de ce qu’on ne présente 
pas, c’est- à-dire le fait qu’un être humain achète un bien qu’il n’a pas vu et dont il ne 
connaît pas les caractéristiques.

6 	 (2) Parmi les formes de vente aléatoire, il y a celle où l’être humain achète un bien 
indéterminé, comme un vêtement au milieu d’autres, c’est-à-dire qu’il voit plusieurs 
vêtements différents. Il en tire un au hasard et doit l’acheter sans l’avoir choisi.

7 	 (2) Parmi les formes les plus répandues de vente aléatoire, il y a les boîtes surprises qui 
consistent à ce que l’être humain achète une boîte à un prix déterminé sans savoir ce 
qu’elle contient.

8 	 (2) Parmi les formes répandues de vente aléatoire, il y a celle où un enfant achète un sac 
cadeau sans savoir ce qu’il contient et il se peut même que ce sac ne contienne rien. C’est 
ce qu’on appelle la tombola ou le ticket chance.

9 	 (2) Parmi les principales formes répandues de vente aléatoire, il y a celle où un homme 
vend le produit de la terre cultivée dans les années futures.

Un poète a dit:

Il y en a parmi les gens pour qui traiter injustement les autres est 
une habitude et qui se justifie en avançant toutes sortes d’excuses.

Il consomme volontiers ce qui est illicite et prétend qu’il est 
envisageable que ce qui est illicite soit licite.

Ô toi qui consommes des revenus illicites, explique-nous dans quel 
livre il est dit que ce que tu consommes est licite?

Ne sais-tu pas qu’Allah sait ce qui se produit et que lors de la 
Résurrection Il tranchera entre les créatures.







French

Après les paroles d’Allah, il n’existe pas de paroles exprimant 
de concepts plus éminents que les paroles de Son Messager, et 
il n’existe pas de paroles plus dignes d’être suivie que les 
siennes.
Voici ce livre (Des hadiths généraux: Compréhension et suivi).
C’est un livre qui traite de 150 hadiths touchant à tous les 
thèmes de la religion et classés d’une manière savante comme 
on peut s’en assurer à la lecture du sommaire. Ces hadiths sont 
suivis d’une explication succincte.
Le projet «Compréhension et suivi» fait partie d’un projet aux 
multiples parties intitulé «Les hadiths généraux» et chacun de 
ces hadiths est suivi de divers ajouts: explication fournie, 
programme éducatif, extraits vidéo, enregistrements audio, 
cartes, traductions plurielles, etc.
Ce grand projet lui-même est inclus dans l’une des initiatives 
majeures du centre Ossoul intitulée «Sur les traces du 
Messager…» dont la finalité est de faire connaître et de rendre 
accessible la Sounna du Prophète et les concepts qu’elle 
véhicule dans les différentes langues mondiales.
Il existe encore d’autres articles et productions dont il est 
possible de prendre connaissance sur la plateforme des 
hadiths généraux.

 Des hadiths généraux relatifs
aux thèmes de la religion

 Compréhension
et suivi

Première partie

French

 Première
partie


